

# विद्या प्रसारक मंडळ, ठाणे

| मासिकाचे नाव | • | दिशा                |
|--------------|---|---------------------|
| संपादक       | : | डॉ. विजय वा. बेडेकर |
| प्रकाशक      | • | विद्या प्रसारक मंडळ |
| प्रकाशन वर्ष | • | १९९६                |
| वर्ष         | : | पहिलें              |
| अंक          | : | ч                   |
| पृष्ठे       |   | ४० पृष्ठे           |

गणपत्रिका विद्या प्रसारक मंडळाच्या ''ग्रंथालय'' प्रकल्पांतर्गत निर्मिती

गणपत्रिका निर्मिती वर्ष: २०१०

गणपत्रिका क्रमांक : ५



# ं संपादकीय मेंदू हरवतो तेव्हा

किणी नावाच्या व्यक्तीच्या दुसऱ्या शवविच्छेदनाच्या वेळी शवाचा मेंदू गहाळ असल्याचे निदर्शनास आले. या बातमीने खळवळ माजवून दिली. हा केवळ निष्काळजीपणा होता, की गुन्ह्याचा महत्त्वाचा पुरावा नष्ट करण्याचा तो प्रयत्न होता- हे काळच ठरवील. एकंदरीत शरीराच्या अवयवांत मेंदूला महत्त्वाचे स्थान आहे यात शंकाच नाही. फळांचा राजा जसा आंबा, तसा अवयवांचा राजा मेंद्र. शरीराच्या जवळजवळ सर्वच ऐच्छिक व अनैच्छिक क्रियांचे नियंत्रण मेंद्रकडून होत असल्यामुळेच, मेंद्र म्हणजे शरीराचा सर्वात महत्त्वाचा अवयव, असा समज झाला असण्यााची शक्यता असावी. पण याहीपेक्षा महत्त्वाचे म्हणजे मन, चेतना, बुद्धी यां अमूर्त कल्पनासुद्धा मेंदृतच कुठेतरी रेंगाळत असाव्यात हा विश्वास. व्यवहारात भाषाशास्त्रानेही या विश्वासावर शिक्कामोर्तब केलेले दिसते. शहाणपणाचा बुद्धीचा निर्देशांक मेंदूच्या क्षमतेच्या भाषेत मोजला जातो. आपल्या भाषेत मेंदूला पर्याय म्हणून डोके हा शब्द आपण सर्रास वापरतो. 'तुझे डोके ठिकाणावर आहे ना ? तो बिनडोक आहे. जरा डोके चालव. डोके का खोके ? ती डोकेबाज आहे.' असे वाक्प्रचार व्यवहारातील बुद्धिचातुर्य किंवा मूर्खपणा दाखविण्यासाठी वापरण्यात येतात. थोडक्यात, माणसाची बुद्धी, स्मरणशक्ती, चातुर्य, मुजनशीलता या सर्वांचा उगम भेंद्रतच असल्याचे आपण मानतो. मेंदूचे बुद्धीशी असलेले नाते सूर्याच्या प्रकाशाशी असलेल्या नात्याइतकेच स्पष्ट आहे. यामुळेच बुद्धीचे घटक मानले गेलेले तर्क, विश्लेषणक्षमता यांचा विकासही मेंदूतच होत असावा असा सिद्धांत आपण सहज मान्य करतो. या सगळ्याचा परिपाक म्हणून माणसाच्या शहाणपणाचे मोजमापसुद्धा बुद्धचांकावरून (I.Q.) केले जाऊ लागले. याउलट वेडेपणा, खुळेपणा, असंबद्धता, निर्बुद्धता या सर्व संकल्पना व्यावहारिक अपात्रता आणि मेंद्रच्या क्षमतेत किंवा कार्यात काही तुटी असल्याचे दर्शवितात. आचार्य अत्र्यांच्या 'अधू मेंदूचा मधू' हा अग्रलेखाचा मथळा, राजकीय अञ्चवहार्यता किंवा मूर्खपणा प्रत्यक्ष अग्रलेखातील मांडणीपेक्षा अधिक प्रभावीपणे सांगून गेला. भारतीय विचारसरणीत मती, प्रज्ञा, मेधा या बुद्धीच्या विकसित अवस्थासुद्धा मेंदूशी संबंध दाखवितात. राग, लोभ, मत्सर यांचे नियंत्रण व संतुलन याकरिता वेगळा शरीरावयव कुठेच दिसत नाही, त्याअर्थी ते कार्यही मेंदुच करीत असला पाहिजे असे आपण मानतो, महत्त्वाच्या मनोव्यापारांचे नियंत्रण करणारा मेंदू हा शास्त्रज्ञांच्या कुतूहलाचा आणि अध्यासाचा विषय झाला नाही तरच नवल. पण आश्चर्य असे, की वेडा किंवा शहाणा यांच्या मेंद्रत सकृतदर्शनी तरी काही भेद दिसत नाही ! आणि म्हणूनच मेंद्रच्या रचनेशी निगडित विकार, ज्याच्या प्रत्यक्ष कार्यावर परिणाम दिस् शकतो-त्यांचा अभ्यास व उपचार करणाऱ्यांना मेंदूतज्ज्ञ (Neurologist ) म्हणतात. तर वर्तणुकीतील बदल, की जे नित्याची जीवनपद्धती व व्यवहार यांत सर्वमान्य वागणुकीपेक्षा वेगळे वाटतात- त्यांच्यावर उपचार करणाऱ्यांना मानसोपचार तज्ज्ञ असे संबोधले जाते. मेंद् आणि मन असा येथे फरक केला गेला आहे. इथे मुख्य फरक हा आहे की वागणुकीतील हा बदल मेंदुच्या रचनेत बहुतेक वेळा दाखवता येत नाही. वस्तुनिष्ठतेच्या आहारी गेलेले पाश्चात्य तत्त्वज्ञान व त्यावर आधारित विज्ञान, रचना आणि कार्य व त्यांच्यांतील कार्यकारणभाव सिद्ध न करता आल्यामुळे मन आणि शरीर हे द्वैत ते मानतात. 'मनोव्यापार', वस्तू म्हणून दाखवता येत नसल्यामुळे मेंदुशी त्याचे नाते नाकारले गेले, ते विज्ञानकक्षेबाहेर गेले आणि अवैज्ञानिक समजले जाऊ लागले. याचीच परिणती म्हणून मन, (Mind) आत्मा (Soul), चेतना ( Consciousness) या संकल्पना नुसत्या नाकारल्याच गेल्या असे नाही, तर त्या अशास्त्रीय, अवैज्ञानिक ठरविल्या गेल्या. याउलट पौर्वात्य संस्कृतींमधून या संकल्पना नुसत्याच मानल्या गेल्या असे नाही, तर शरीर आणि मन यांचे अतूट नातेही त्यांनी मान्य केले. साहजिकच यामुळे उद्भवणाऱ्या संकल्पना, विकार, व्यवहार यांच्याकडे बधण्याची दृष्टीही दोन्ही संस्कृतींमध्ये भिन्न दिसून येते. याचेच प्रतिबिंब संपूर्ण मानवी व्यवहार, मानव-परिसर संबंध व मानव-प्राणी संबंध यांवर पडलेले दिसते. उत्क्रांतिवादामधे (Theory of Evolution) एका पेशीपासून बहुपेशीय रचनेचा क्रम अभिप्रेत धरला गेला आहे. सर्वप्राणिमात्रांमध्ये मानवाला श्रेष्ठत्वाचे स्थान त्याच्या मेंद्रच्या आकारमानामुळे आहे. उल्क्रांतीमधे मानवाच्या एक किंवा दोन पावले मागे उभ्या असलेल्या माकड किंवा तत्सम प्राणिमात्रांचा विचार केला की, मानव आपल्या वागणुकीने आणि संस्कृतीने कां विकसित आहे हे आपल्याला सहज पटते. पण सहज पटणाऱ्या ह्या गोष्टी आजच्या भारतीयांच्या वागणुक आणि संस्कृतीबद्दल किती खऱ्या आहेत हे तपासूनच बघायला लागेल ! अनुभवाने मनुष्य अधिक शहाणा होतो असे आपण मानतो. शिक्षणामुळे तो अधिक सहिष्णु, संयमशील आणि जबाबदार होतो असा आपला विश्वास आहे. मेंद्रच्या रचनेत न दिसणारा, पण वर्तन किंवा वागणुकीमध्ये होणारा बदलही बहुतेक शास्त्रज्ञ उत्क्रांतिवादाची परिणती म्हणूनच मान्य करतात. मेंद्रच्या विकसित अस्तित्वाचे ते लक्षण घरले याते. ढोंग, निर्लज्जपणा, घटिंगणशाही, खोटारडेपणा, अहमन्यपणा, लाचारी, लांगूलचालन इ. गोष्टी आजच्या जगातही असंस्कृत, असध्य मानल्या जातात. परंतु आजचे सामाजिक आणि राजकीय नेतृत्व व साहित्य, नाट्य, चित्रकला इ. कलांमधील नीती आणि मूल्यांचा हास उत्क्रांतीमध्ये भारतीय मनुष्य मागे आहे की काय अशी शंका निर्माण करीत आहे. शवविच्छेदनात एखांद्याचा मेंदू हरवणे आणि एकंदरीतच संशयास्पद मृत्यूच्या चौकशीबाबत निर्लज्ज दडपेगिरी करणे, हे भारताचे राजकीय आणि राष्ट्रीय चारित्र्य किती खालच्या दर्जाला पोचले आहे याचे जीवंत उदाहरण आहे. अशा प्रकरणाला जबाबदार असणाऱ्या मनोप्रवृत्ती व राजकीय व्यक्ती आणि त्यांना नियंत्रण करणारी शक्ती ही क्घिर तरी असली पाहिजे किंवा या शक्तीचा अनुनय करणारी प्रजा तरी लाचार, निस्तेज आणि निर्बुध्द असली पाहिजे. मृत माणसाचा मेंदू हाही मेलेलाच असतो. पण जीवंत माणसाचा मेंद् जेंव्हा असप्य, असंस्कृत वागणुकीचे प्रदर्शन करू लागतो, तेव्हां त्याच्या मेंद्रच्या अस्तित्वाबद्दलच शंका येऊ लागते. आणि म्हणूनच किणीचा मेंदू हरवण्यापेक्षा या घटनामुळे भारतीयांचाच मेंदू हरवला आहे की काय ही भीती मन खिन्न करते.



विद्या प्रसारक मेंडळाचे मासिक

दिशा

वर्ष पहिले / अंक ५ / नोव्हेंबर १९९६

| संपादक<br>डॉ. विजय वा. बेडेकर                                                          | अनुक्रमणिका                                                     |                               |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|-------------------------------|--|
| सहसंपादक<br>श्री. प्रकाश ल. वैद्य                                                      | १) संपादकीय                                                     | डॉ. विजय वा. बेंडेकर मुखपृष्ठ |  |
|                                                                                        | २) सुभाषित                                                      | प्रा.(डॉ) मोरे ः दि. पराडकर ३ |  |
| कार्यकारी संपादक<br>डॉ. जी. व्ही. कुलकर्णी                                             | British Policies &     Indian Culture                           | डॉ. विजय वा. बेडेकर ५         |  |
| कार्यालय<br>विद्या प्रसारक मंडळ,<br>डॉ. बेडेकर विद्यामंदिर,<br>नौपाडा, ठाणे - ४०० ६०२. | ४) व्यक्ति दोष, कर्करोग                                         | श्री. प्रकाश ल. वैद्य २५      |  |
|                                                                                        | <ul><li>५) चित्रकार हुसेन यांची सरस्वती<br/>व द्रौपदी</li></ul> | श्रीमती दुर्गा भागवत २९       |  |
| वार्षिक देणगी<br>इ. २०० / -                                                            | ७) भारतीय वास्तुशास्त्राचा परिचय (३)                            | डॉ. रघुनाथ पु. कुलकर्णी ३१    |  |
|                                                                                        | ६) दिवंगत व्यक्तींकडून संप्रेषण :                               | श्री, वसंत वि, अकोलकर ३४      |  |
| मुद्रकः<br>परफेक्ट प्रिण्ट्स,<br>२२, ज्योती इंडस्ट्रियल इस्टेट,<br>नृरीबाबा दर्गा रोड, | एक नमुनेदार प्रयोग<br>८) महाविद्यालयीन वार्ता                   | प्रा. मोहन पाठक ३७            |  |

### लेखक - परिचय

#### १. डॉ. विजय वा. बेडेकर

वैद्यक व्यावसायिक, अनेक शैक्षणिक, सांस्कृतिक आणि सामाजिक संस्वा आणि चळवळींशी निगडित, अध्यक्ष - प्राच्यविद्या अभ्यास संस्था, भारत सहकारी बैंक, सत्य शोध संस्था; अनेक परिसंवादांचे संयोजन, संशोधनपर लिखाण, शोध अंधश्रध्देचा या पुस्तकाचे लेखक.

#### २. प्रा. (डॉ) मोरेश्वर दि. पराडकर

संस्कृत आणि हिंदी भाषेचे पंडित, अनेक वर्षे संस्कृतचे अध्यापन; आणि प्राचार्य म्हणून पेंडारकर कॉलेन, डोबिवर्ली मधून निवृत्त. बंबई हिंदी विद्यापीठाचे मानद कुलपती, संस्कृत,इंग्रजी, हिंदी आणि मराठी मधून विपुल संशोधनपर लिखाण. स्तबक या पुस्तकाचे लेखक.

#### 3. श्री, प्रकाश ल, वैद्य

आय. आय. टी. पवर्ड, मुंबर्ड, येयून बी.टेक (इलेक्ट्रिकल) ही पदवी संपादन, व्यवसाय -इलेक्ट्रॉनिक्स उद्योगात सल्लागार, विशेष आवड आणि संशोधन: भाषा आणि संगीत या विषयांत.

#### श्रीमती युगां भागवत

वय ८७ वर्षे, संस्कृत, मानववंशशास्त्र आणि समाजशास्त्राच्या गाढ्या अध्यासक. अनेक पुस्तकांच्या लेखिका, विपुल संशोधन - निबंध प्रकाशित, मराठीं साहित्य संमेलनाच्या माजी अध्यक्षा, आपल्या परखड आणि प्रामाणिक मतप्रदर्शनाकरिता प्रसिद्ध.

#### ५. श्री. रघुनाय पु. कुलकर्णी

अभियंता म्हणून शासकीय सेवेतून निवृत्त. प्राचीन भारतीय शिल्पशास्त्राचा विशेष अभ्यास व संशोधन. अभियांत्रिकी संशोधन पत्रिकांतून अनेक संशोधनपर लेख प्रसिद्ध. काश्यपसंहिता या शिल्पशास्त्रावरील संस्कृत श्रंबाचे मराठीत भाषांतर, प्राचीन बास्तुशास्त्रावर हिंदी, मराठी व इंग्रजीत ग्रंबरचना.

#### ६. श्री. वसंत वि. अकोलकर

जन्म ६ जुलै १९११. पुण्यातील वाडिया महाविद्यालयात आणि पुणे विद्यापीठ येथे मानसशास्त्राचे अध्यापन. इंडियन फिलॉसॉफिकल काँग्रेस (१९५९) आणि अखिल भारतीय दर्शन परिषद (१९६३): मानसशास्त्रविभागाचे अध्यक्ष. अमेरिकेतील ठ्यूक विद्यापीठात परामानसशास्त्रीय प्रयोगशाळेत काम (१९६३) मराठी विश्वकोश व मराठी तत्त्वज्ञान महाकोशाचे अभ्यागत संपादक. मानसशास्त्र, परामानसशास्त्र व तर्कशास्त्र या विषयांवर विपुल लेखन. १९९२ मध्ये परामानसशास्त्र (अतींद्रिय मानस) हा योथ प्रकाशित.

#### ७. प्रा. मोहन पाठक

मेली २०-२२ वर्षे वि.प्र. मंडळाच्या बांबोडकर विज्ञान महाविद्यालयाच्या ग्रंथालयात सेवा, मराठी व ग्रंथपालन शास्त्राचे मेली १६ वर्षे अध्यापन. मुंबईच्या साहित्य संघातून 'साहित्य विशारव' ही पदवी प्राप्त. १९७५ पासून सातत्याने अनेक नियतकालिकांतून विविध विषयांवर विपुल लेखन. ठाण्यातील साहित्यिक, सामाजिक, सांस्कृतिक संस्थांशी घनिष्ठ संबंध.

आशा नाम मनुष्याणां काचिदाश्चर्य शुंखला। यया बद्धाः प्रधावन्ति मुक्तास्तिष्ठन्ति पहुचत् ॥ आशाया ये दासास्ते दासाः सर्वलोकस्य । आशा येषां दासी तेषां दासायते लोक :।। आशा नाम नदी मनोरधजता तृष्णातरहाकुला । रागग्राहवती वितर्कविहगा धैर्यद्रमध्वंसिनी ॥ मोहावर्तसुदुस्तुरातिगहना प्रोतुत्रचिन्तातटी । तस्याः पारगता विशुद्धमनसो नन्दन्ति योगीश्वरा :॥

#### थ्री. मोरेश्वर दि. पराडकर

सांगृन टाकली हे मान्य केले पाहिजे.

हे लक्षात घेऊन 'कवितामृतकृप' नावाच्या सुभाषित -संग्रहात या आशेचा महिमा धोडा निराळ्या पद्धतीने सांगितला, या आशेचे जे दास ते सर्व जगाचे दास, कारण सर्व जगाच्या आकांक्षा पूर्ण करण्याचा उद्योग त्यांना करावा लागतो. निवडणुकांचेच उदाहरण घ्या. निवडणुकीच्या रिंगणात उत्तरणारी प्रत्येक व्यक्ती विजय मिळविण्याच्या इच्छेनेच सर्व मतदारांना खुश करण्याचा प्रयत्न करते. त्यांना अनेक आश्वासने देते; 'मी तुमची सेवा करायला बांधलेलो आहे' असे शपधेवर सांगत असते म्हणजेच निवडून येईन या आशेची दास असते; मग सर्वीचे दास्य (तात्पुरते का होईना) पतकरते, नौकरीत बदली मिळेल या आशेने संबंधित अधिकाऱ्याची मर्जी हा आशेचा दास संभाळीत असतो. त्यांची प्रसंगी खुशामत करताना दिसतो, त्यांच्या अंगी नसलेले गुणही दाखवतो; याचा अनुभव व्यवहारात येतीच ना ! याउलट ज्यांनी आशेचा मुलाहिजा ठेवला नाही किंबहुना तिलाच आपली दासी बनवलेले असते त्यांना अशी बंधने स्वीकारण्याचे कारण नसते. अशा व्यक्तींना ख़शामत करण्याची जरुरी कशी भासणार ? मग तर त्यांच्या बाबतीत लोकच त्यां चे सेवक बनतात याला कारण अर्थातच त्यांची निःस्पृहता. 'निःस्पृहस्य तृणं जगत्' म्हणतात ते उगीच नव्हे. आशा नाही म्हणून अपेक्षा नाही आणि अपेक्षा नसलेली व्यक्ती निःशङ्कपणाने, निर्धास्तपणाने जगु शकते. म्हणूनच अपेक्षा बाळगणाऱ्यांचे जग हे त्यांचे किंकर बनते. 'दासायत्ते लोकः' यात 'दासायते' हा शब्द मोठा समर्पक आहे. 'दास व आचरति' हे त्याचे स्पष्टीकरण म्हणजे नोकर

मनुष्याच्या जीवनात आशेला फार महत्त्व असते, किंबहुना तीवरच तो जगत असतो; निरनिराळी स्वप्ने मनाशी रंगवत असतो: उज्ज्वल भविष्याचे इपले मनोमन उभारीत असतो आणि प्राप्त झालेल्या प्रतिकृल परिस्थितीला सामोरा जातो, संकटांशी झगडत असतो. विजयाची आशा नसेल तर सैनिकांचा विश्वास डळमळेल आणि त्यांचे शत्रुला नेस्तनाबुद करण्याचे सामर्थ्य कमी होईल. आजच्या स्पर्थेच्या युगात परीक्षेत नव्वद टक्क्यांपेक्षाही अधिक गुण मिळवून उत्तीर्ण होण्याच्या विद्यार्थ्यांच्या प्रयत्नाच्या मुळाशी ही आशाच नसते का ? म्हणूनच या सुभाषितकाराने आशा म्हणजे निरनिराळी आश्चर्ये घडवून आणणारी, म्हणूनच विस्मयकारक साखळी असे सुरवातीलाच म्हणून टाकले, आणि आश्चर्य कोणते याचे उत्तर देताना दुसऱ्या ओळीत खुबीदारपणाने सांगितले, 'हिच्या साहाय्याने जखडले गेलेले, बांधले गेलेले लोक धावत असताना निरनिराळी कामे उत्साहाने करीत असतात. वस्तृतः साखळी किंवा साखळदंड माणसावर बंधन आणतो, त्याला बांधून टाकतो; पण ही आशारूपी साखळी विस्मवाची खाण आहे, कारण हिने बांधलेला म्हणजेच हिच्यामुळे प्रेरणा मिळालेला माणूस क्रियाशील असतो. वस्तृतः वेगाने दौडत असतो. आणि या आशेने ज्यांना सोडले ते मुक्तीचा आनंद अनुभवत नाहीत: उलट पांगळ्या माणसाप्रमाणे बसून राहातात: खचून जातात. त्यांची कामाची उभारीच नाहीशी होते. 'बद्धाः प्रधावन्ति' आणि 'मुक्ताः पहुवत् तिष्ठन्ति' या शब्दांमधे वरवर विरोध वाटतो खरा पण हे जीवनातले एक सत्य आहे याबद्दल संशय येण्याचे कारण नाही, सर्वांच्या अनुभवाला येणारी ही गोष्ट भर्तृहरीने मोजक्या शब्दांत असणाऱ्याचा प्रश्न नाही, नोकरासारखे वागण्याचा प्रश्न आहे. आशेला आपली बटीक जे बनवू शकतात त्यांची जरब असते. त्यांच्यापुढे आशेचे गुलाम असले त्यांना नमावेच लागते.

परंतु हे सोपे मात्र नाही; किंबहुना फारच कठीण कसे हे स्पष्ट करताना जीवनातल्या अनुभवाने संपन्न असणारा संस्कृत कवी भर्तृहरी एक सम्पूर्ण रूपकच बांधतो. त्याने आशेला नदी महटले आणि ती किती खोल आहे याचे मोठे प्रत्ययकारी वर्णन आपल्या नीतिशतकात केले. या नदीचे पाणी हे मनुष्यांच्या मनोरधांनी बनलेले असते. मानवी मनाचा थांग लागणे कडीण आहे. मनावर रथाचे रूपक करून मनाच्या गतीची कल्पना आण्न दिली. मनाला अप्राप्य अशी वस्तूच नाही. 'मनोरधनामगतिर्न विद्यते' असे कालिदासाने म्हणूनच ठेवले. 'मनोरधजता' हा शब्दच या रूपकात मानवी मनाची खोली सुचवणारा आहे. या नदीत निरनिराळे तरङ्ग - ही उद्भवतात हेच तृष्णारूपी तरङ्ग. तृष्णा म्हणजे हाव, आसक्ती. इंग्रजीतला want हा शब्द इथे आठवतो. मन्ष्याचे मन या तरकांनी अगदी 'आकुल' म्हणजे काठोकाठ भरलेले असते या नदीत नुसते तरन (म्हणजे लाटा ,पण लाट हा शब्द -ही जरा तरमाचा अनावश्यक विस्तार करणारा आहे ) ही नसतात तर मगरी, ससरी ही असतात, त्या कोणत्या ? तर मानवाच्या मनातले प्रमाधी विकार, रागरूपी ग्राहक है भर्त्हरांचे रूपक मनात उठणाऱ्या हर्वामधीच्या क्षोभाचे सूचक आहे. या मगरी-सुसरीच्या आधारानेच माणूस अनेक तर्कवितर्क करीत असतो: यांना 'विहर्ग' म्हणजे आकाशात उठणारे पक्षी म्हणून वस्तुतः भर्तृहरीने बहार केलेली आहे. या नदीचे मनोरधरूपी पाणी पिण्याचे कथी न संपणारे काम हे वितंकरूपी पक्षी करीत असतात आणि आकाशात उडत असतात. मनुष्याच्या तर्कात विविधता, हि असते आणि विसंगतीही आढळते. या दोन्हींचे स्वरूप 'वितर्क विहगाः' या रूपकात कवीने स्पष्ट केले.

अशा रीतीने तृष्णारूपी तरहांनी आकुल होणाऱ्या रागरूपी मगरी-सुसरींच्या जबड्यात निरनिराळ्या तर्करूपी पक्ष्यांच्या उड्डाणांनी शबल होणाऱ्या आशारूपी नदीत बुडणाऱ्या माणसाचे पैर्य टिकून कसे राहणार ? या पैर्याला भर्तहरीने नदीच्या तटावर असणारे वृक्ष असे म्हटले. आणि ही नदी या तटावरच्या वृक्षांना उन्मळून टाकते किंबहुना असे करणे हा या नदीचा स्वभावच आहे. वेगाने वाहणाऱ्या आणि स्वभावतःच खोल असलेल्या या नदीच्या बांधावर असणारे म्हणजेच वृक्ष म्हणजेच धैर्य किंवा संयम. प्रमाधी विकारांच्या दुनियेत सतत राहनही त्यांच्या आहारी न जाणे याचेच नाव धैर्य, भर्त्हरीने शहाण्या म्हणजे धैर्य असणाऱ्या व्यक्तींचे वर्णन करतांना 'विकारहेतौ सति विक्रियन्ते येषांन चेतांसि त एक घीराः ' असे म्हणून ठेवले यांतले मर्मही प्रवाहात राहन पाय घसरून देण्यात आहे. एवळ्यानेही या नदीची संपूर्ण कल्पना येत नाहीं म्हणून तिसऱ्या ओळीत या नदीतल्या भोवऱ्यांचीही कल्पना आण्न दिली. मोहाचे भोवरे या नदीत पुष्कळ त्यामुळे अट्टल पोहणाऱ्यांनाही हे भोवरे भेदन जाणे मुश्किल होऊन बसते. आशारूपी नदीच्या खोलीची यदार्थ कल्पना आण्न देणारा, किंबहुना त्या नदीची खोली जाणवून देणारा हा अन्वर्धक शब्द. तटावर असणाऱ्या वक्षांची कल्पना आली, परंतु या नदीचे दोन तट कोणते हे स्पष्ट करतांना हा कवी म्हणतो प्रोतुन म्हणजे अगदी उंचीमुळे गगनाला भिडणाऱ्या चिन्ता हेच हिचे तट. 'सजीवं दहते चिन्ता' हे सुवचनहीं प्रत्येकाच्या अनुभवाचा विषय, आशेने प्रेरित झालेल्या माणसाला तर निरनिराळ्या प्रकारच्या विवंचना भेडसावीत असतात. या चिन्ता हेच जिसे तट अशी ही हिटनी म्हणजेस आशारूपी नदी, ही तरून जाणे भल्याभल्यांनाही आहान देणारे. या नदीच्या पैलतीरावरही जाऊशकणारे योग्यांचे ईश्वरच. त्याचेही कारण सांगण्याचे भर्तहरी विसरला नाही, 'विश्दसनसः योगीश्वराः हे योगीश्वर मनाचे शुद्ध, पारदर्शी स्फटिकासारखे. यामुळेच ही अत्यंत खोल अशी आशारूपी नदी ते तरून जाऊ शकतात. त्यांना 'ते योगीश्वराः नन्दन्ति' या शब्दांत मानाचा गुजरा करून भर्तहरीने या श्लोकाचा मोठा प्रभावी समारोप केलेला आहे. व्यवहारातले वास्तव हे किती कठोर असते याची मोजक्या शब्दात जाणीव करून देऊन तत्त्वस्पर्शी ज्ञात्यांना म्हणजे योगीश्वरांना मानाचा अर्घ्य देणे हे या सुभाषिताचे विलोभनीय वैशिष्ट्यच, थोडक्यात पुष्कळ अर्थ व्यक्त करं शकणाऱ्या सामासिक संस्कृत भाषेचे हि सामर्थ्य व्यक्त करणारा 'भर्तुहरि' हा संस्कृत शारदेच्या दरबारांतील मानकरी.

### "British Policies & Indian Culture"

Dr. V. V. Bedekar

(Originaly presented as a small paper before Indian & Foregin Scholars in an informed meeting. The paper was further modified & was written as an introduction in the book "Historical Truth & Untruth exposed" published in 1991)

I sincerely thank Shree Jeevan Kulkarni for having written these articles which were first published in the Masurashram Patrika, Mumbai. These articles are the outcome of his research and insight, which tell us an altogether different story about our history and historians. Shree Jeevan Kulkarni has written with adequate quotations, and almost all the books which he has cited are available in the Asiatic Society Library, Mumbai.

Our politicians, historians, sociologists, universities and the sacred media seem to have been convinced that the biggest obstruction in our progress is our past and religion, and unless we divorce with those, we cannot become logical, rational and scientific, which is the key to progress and success in the modern world!

Shree Jeevan Kulkarni's articles may shock many, and even the best of his sympathisers may find difficulty in digesting the revelations of his writings. There is nothing unnatural about it. We are continuously fed on misinformation, and there is a deliberate attempt to distort our social history, by ideologically motivated media,

The canvas of history covers thousands of years.

Achievements of any civilisation are judged by culture, literature, arts and sciences it has created and ecological and environmental conditions it has effectively produced. Strangely enough, the thinkers of the world have now realized the disastrous ecological condition of the world in which we live today. Scientists are also of the opinion that this disastrous condition is due to the same science, which is thought to have brought progress to mankind. India, which, according to our sociologists, politicians and the media, has not contributed anything worthwhile to modern progress and could have doubtfully achieved anything in the past.

But then what was the reason - from Max Muller to Schrodinger, who felt like taking inspiration from the cultural achievements and scriptures of India of the past? Who was Panini? How the writings of Kalidas were created? How Bharata could write his Natyashastra and the country could reach the pinnacle of performing art ? What about Indian achievements in Mathematics and Astronomy? What about paintings of Ajanta and Ellora and intricately carved temple architecture throughout the length and breadth of the country? What about Yoga and spiritual achievements of the Hindus and the fully developed medical science - Ayurveda ? What about the writings of Kautilya and Vatsyayana? What about the achievements in Textiles, Chemistry and Metallurgy? If, according to our media and great Marxist historians, our people in the past had no business other than indulging in exploitation of all kinds, how these achievements were possible? One cannot forget, a society needs optimum social, economic and cultural stability for any kind of creativity to take form and shape.

When are we going to realise that our past history is being distorted and our past has fallen a prey to the false propaganda of socialist ideology? Modern sciences like anthropology, sociology, history etc., have been used as tools to mutilate our history and culture. This has successfully made us hate our own past, culture and religion.

It will be worthwhile to investigate how this was and is achieved, and also the role played by the British in their different capacities - as missionaries, administrators, politicians, traders, reformers, sympathisers etc., and the effect and the deep impact it has left on Indian mind and culture.

We begin our investigation with missionaries and British administrative machinery, and their contribution in this process.

The missionaries and the British administrators, who studied our past, had some interest in distorting our history. Missionaries were bent upon exploiting the shortcomings that had crept in our religious practices due to lack of adequate guidance and also due to factors like foreign invasions, wars and alien tyrannical rule, coupled with conversions. The

British administrators, in order to justify their presence in India wanted to show that Indians were not fit for self-rule. To achieve this end, they wanted to implant a totally alien western system of governance by uprooting the then existing age-old indigenous systems, which practically included the total life of the governed. Those included the systems of law, education, medicine, revenue and land-tenure etc. To appreciate these two factors viz. the role of missionaries and the British administrators, in mutilating our history; and uprooting all our systems in order to align them with their own social, cultural, economic and spiritual thinking and the way of life, one has to read history afresh and between the lines.

# BRITISH POLICIES AND EDUCATION (A) Missionaries

In 1813, the Charter of the East India Company was renewed. The British Parliament insisted, in spite of opposition from the Directors of the Company, on inserting a clause in the Charter, giving missionaries full freedom to settle and work in India. J.N. Farquhar notes this event and has commented that 'soon afterwards there was a great influx of missionaries into the country.' (J.N. Farquhar, Modern Religious Movements in India, first published in England in 1914. First Indian edition pub. by Munshiram Manoharlal, Dehli 1967)

The missionaries opened schools and hospitals, orphanages etc. Education was not used by missionaries out of any humanitarian motive, but they used education as a vehicle to westernise the indigenous people in every aspect of human life. The tragedy is that, the systems of education, law, revenue, land-tenure etc., introduced by the British and reforms initiated by the missionaries in our religion, have truly helped them to shape an Indian exactly dreamt of by Macauly, the father of English system of education in India. His dream was-

"We must do our best to form a class who may be interpreters between us and the millions whom we govern, a class of persons Indian in blood and colour, but English in taste, in opinions, words and intellect."

- -B.D. Basu, History of Education in India under the Rule of the East India Company, pp. 91-92
- J. N. Farquhar, while writing about Christian missionaries in the last decades of the 18th and early decades of the 19th centuries says:

"Then it was not long before the wiser men both in Missions and in the Government began to see that, for the immeasurable task to be accomplished, it was most necessary that missions should take advantage of the advancing policy of the government and that government should use missions as civilising ally. For the sake of progress of India, cooperation was indispensable."

#### J. N. Faruahar, op.cit, p.7

It throws light on how both the agencies - the missionaries and administrators worked in close coordination to each other's advantage.

These events and dates have a cardinal importance in Indian history. Because it is from 1820 to 1840 A.D. that all arms of Government, which were needed

to control Indian society firmly as per their designs, were instituted. Farquhar has classically described the result of the new educational policy in the following words

"The new educational policy of the Government created during these years the modern educated class of India. These are men who think and speak in English habitually, who are proud of their citizenship in the British Empire, who are devoted to English literature, and whose intellectual life has been almost entirely formed by the thought of the West, large numbers of them enter government services, while the rest practise law, medicine or the teaching, or take to journalism or business. We must also note that the powerful excitement which has sufficed to create the religious movements we have to deal with is almost entirely confined to those who have had an English education." (J. N. Farquhar, op.cit p.21)

These observations of Farquhar were made while delivering a series of lectures in 1912, practically after a century of the event of manipulating and introducing English system of Education in India. He talked of English educated Indians around 1850.

A graphic image of English education Indian of the early 20th century is given by Anand K. Coomarswamy in 1908. He writes:

"Speak to the ordinary graduate of an Indian University, or a student from Ceylon, of the ideals of the Mahabharata - he will hasten to display his knowledge of Shakespeare: talk to him of religious philosophy - you find that he is an atheist of the crude type common in Europe a generation ago, and that not only has he no religion, but is lacking in philosophy as the average Englishman: talk to him of Indian music - he will produce a gramophone or a harmonium, and inflict upon you one or both; talk to him of Indian dress or jewellery - he will tell you that they are uncivilised and barbaric; talk to him of Indian art-it is news to him that such a thing exists; ask him to translate for you a letter written in his own mothertongue - he does not know it. He is indeed a stranger in his own land." (Modern Review, Calcutta, Vol. 4, Oct. 1908, p. 338)

These remarkable results were not achieved by fair means, but by dubious and fraudulent tactics. We will see next how some of the prominent missionaries in Calcutta, Benares and Serampore manipulated the syllabus of the new educational institutions started for this purpose. Hundreds of Indians poured out of these institutions.

William Carey (1767-1837) William Hodge Mill (1792-1853) and John Muir (1810-1882) are some of the pioneers in this field and have played a remarkable role in constructing the psychology of the Indians (of course as per the vision of Macaulay) coming out of the Institutions of English education. All these three Oriental scholars were acclaimed Sanskrit scholars, who have done some original work in translating Christian scriptures and theology into Sanskrit and vice versa.

Richard Fox Young in his book has given some important information in this regard. He writes about William Carey:

"In order to understand what he

[Carey] wanted to do with India's sacred language, one must note that Carey had two reasons for being interested in its utilization for evangelism. First, he saw that Sanskrit acted as a stabilising force upon the unsettled dialects amidst which he worked. Second, he was intransigently opposed to Brahminical privileges, one of which was hegemony over Sanskrit."

- Richard Fox Young Resistant Hinduism: Sanskrit sources on anti-christian apologetics in early nineteenth-century India p.33 published by The De Nobili Research Library, Vienna (1981)

Carey, Who was an English Baptist Missionary, founded the famous Serampore College in 1818. It was his ambition to turn Serampore into "Christian Benares". The syllabus of the course in Serampore College was framed with the above object in view. Writes Young further:

"His intentions were also avowedly aggressive, a direct result of conflicts with Brahmins. According to his plans, Hindu literature could be placed in disadvantageous juxtaposition with the Gospel, a task which would be done effectively only by evangelists acquainted with the original sources of both religions."

Young quotes Carey himself to make clear the intentions of Carey's exercises:

"To gain the ear of those who are thus deceived it is necessary for them to believe that the speaker has a superior knowledge of the subject. In these circumstances a knowledge of Sanskrit is valuable. As the person thus misled, perhaps a Brahmun, deems this a most important part of knowledge, if the advocate of truth be deficient therein, he labours against the hill; presumption is altogether against him."

 William Carey, On encouraging the cultivation of Sanskrit among the natives of India, 1822 F.L. Quarterly 2-131-37)

William H. Mill was appointed as Principal of Bishop's College, Calcutta, which was founded in 1820 by the Society for the Propagation of Gospel (London). Mills and H.H. Wilson have composed evangelical tracts in Sanskrit. According to Mill's viewpoint, Hinduism consisted of 'Sublime precepts of spiritual abstractions' overlaid with 'monstrous and demoralising legends', Raja Ram Mohan Roy and other Indian critics of traditional Hinduism shared these very views.

John Muir came to Calcutta somewhere in 1827-28. He was a firm believer in Christianity and its propagation, and was an outstanding scholar in Sanskrit. He served the East India Company in various administrative departments in North-West Frontier Province. His knowledge gave him an opportunity to work in the Sanskrit Department of the famous Benares College (1844-45). Writes Young-

"Muir's manipulation of the Philosophy curriculum aimed at depriving the dersanas of all vestiges of revelation. This he attempted to do by forcing pandits to abandon their way of teaching, which he thought was tantamount to indoctrination, and to adopt free debate instead."

> Richard Fox Young, op.cit. p.53 Similarly, Sanskrit scholars in Bom

bay and Madras presidencies and other parts of the country were venturing into educational activity with a firm belief, overtly and covertly, for propagation of Christianity in India.

#### (B) Administrators

After seeing the vital role played by missionaries in the field of education, we can now turn our attention to the chief architects of this policy-British administrators.

We have already seen that these achievements of English education were the results of a calculated, well-conceived, deliberate, well-planned, well-engineered and a foresighted policy. The framers of this policy were sagacious statesmen, thorough patriots and shrewd visionaies. The strong commonsense which they possessed was of an extraordinarily high calibre.

Macaulay. no doubt, surpasses all others. However, Macaulay's brother-in-law, Sir Charles E. Trevelyan, and Lord William Bentinck are also equal architects of this policy. These officers had a strong English superiority complex and utter disregard and disrespect, nay hatred towards Indians and Indian culture. They knew nothing about Indian culture or education, customs, arts, sciences; and what they knew were either the drawbacks, or misinformation gathered from unauthoritative sources and hearsay.

However, occasional sympathies and reformism shown by the British should never camouflage their real and secret intentions. Macaulay was the chief architect of educational policy, and it was Lord William Bentinck who introduced English as the Court language in India. He was very clear in his intentions of introducing English as Court language as seen in the letter of Court of Directors dated 29th July 1830 to Bengal:

"... From the meditated change in the language of public business, including judicial proceedings, you anticipate several collateral advantages, the principal of which is, that the judge, or other European officer, being thoroughly acquainted with the language in which the proceedings are held, will be, and appear to be, less dependent upon the natives by whom he is surrounded, and those natives will in consequence, enjoy fewer opportunities of bribery or other undue emolument."

Thus the interests of millions of Indians were sacrificed for the convenience and profit of a few Englishmen. Lord Bentinck was never in favour of educating the people of India in the real sense, but he preferred anglicising them, as he apprehended danger in spreading knowledge in this country. Bentinck's opinion is recorded in his Minutes dated 13th March, 1835. However, Charles Metcalf, Governor General of India, disagreeing with the views of Bentinck observed in his own Minute dated 16th May, 1835:

"... His Lordship [ Bentinck], however, sees further danger in the spread of knowledge and the operations of the Press. I do not for my own part, anticipate danger as certain consequence from these causes."

-B. D. Basu, op. cit.p.67

The third architect, Sir Charles E.

Trevelyan, brother-in-law of Macaulay, is so clear and explicit in his ideas, that even his enemies will have to appreciate his candidness so explicit in his ideas, foresight, vision and judgement. In his Evidence given before Select Committee of the House of Lords on the Government of Indian Territories, on 23rd June, 1853,he says

... the effect of training in European learning is to give an entirely new turn to the native mind. The young men educated in this way cease to strive after independence according to the original Native model, and aim at, improving the inhabitants of the country according to the English model, with the ultimate result of establishing constitutional self-government. They cease to regard us as enemies and usurpers, and they look upon us as friends and patrons, and powerful beneficent persons, under whose protection all they have most at heart for the regeneration of their country will gradually be worked out ...."

The following extracts from a paper submitted to the Parliamentary Committee of 1853 on Indian territories titled "The Political Tendency of the Different Systems of Education in use in India" by Sir Charles E. Trevelyan, brother-in-law of Macaulay, speak volumes about the intentions in introducing the English system of education in India. This document is so important that every student, of history of English system of education in India must know it. He says:

"....The spirit of English literature, on the other hand, cannot but be favourable to the English connection. Familiarly acquainted with us by means of our literature, the Indian youth almost cease to regard us as foreigners. They speak of great man with the same enthusiasm as we do. Educated in the same way, interested in the same objects, engaged in the same pursuits with ourselves, they become more English than Hindoos, just as the Roman provincial became more Roman than Gauls or Italians... Every community has its ideas of securing the universal principal, in some shape or other, is in a state of constant activity; and if it be not enlisted on our side, it must be arrayed against us. As long as the native are left to brood over their former independence, and total expulsion of the English ... 'It is only by the infusion of European ideas, that a new direction can be given to the national institutions on the English model .... The existing connection between two such distant countries as England and India, cannot, in the nature of things, be permanent; no effort of policy can prevent the natives from ultimately regaining their independence.

But there are two ways of arriving at this point. One of these is, through the medium of revolution; the other, through that of reform. In one, the forward movement is sudden and violent, in the other, it is gradual and peaceable. One must end in a complete alienation of mind and separation of interest between ourselves and the natives; the other in a permanent alliance, founded on mutual benefits and goodwill... The only means at our disposal for preventing the one and securing the other class of result is, to set the natives on a process of European improvement, to which they are already sufficiently inclined. They will then cease to desire and aim at independence on the old Indian footing. A sudden change will then be impossible and a long continuance of our present connection with India will even be assured to us...The natives will not rise against us, because we shall stoop to raise them; there will be no reaction, because there will be no pressure; the national activity will be fully and harmlessly employed in acquiring and diffusing European knowledge, and naturalising European institutions. The educated classes, knowing that the evation of their country on these principles can only be worked out under protection, will naturally cling to us. They even now do so... and it will then be necessary to modify the political institutions to suit the increased intelligence of the people, and their capacity for self government ... In following this course we should be buying no new experiment. The Romans at once civilized the nations of Europe, and attached them to their rule by Romanising them; or, in other words, by educating them in the Roman literature and arts , and teaching them to emulate their conquerors instead of opposing them. Acquisitions made by superiority in war, were consolidated by superiority in the arts of peace; and the remembrance of the original violence was lost in that of the benefits which resulted from it. The provincial of Itlay, Spain, Africa and Gaul, having no ambition except to imitate the Romans, and to share their privileges with them, remained to the last faithful subjects of the Empire;...The Indian will, I hope soon stand in the same position towards us in which we once stood towards the Romans. Tacitus informs us, that it was the

policy of Julius Agricola to instruct the sons of the leading men among the Britons in the literature and science of Rome and give them a taste for refinements of Roman civilisation. We all know how well this plan answered. From being obstinate enemies, the Britons soon became attached and confiding friends; and they made more strenuous efforts to retain the Romans, than their ancestors had done to resist their invasion. It will be a shame to us if, with our greatly superior advantages, we also do not make our premature departure be dreaded as a calamity..."

Macaulay had arrived in India in 1834, and he wrote his famous Minute in 1835. No Indian can read Macaulay's Minute without feeling deep humiliation, as Macaulay not only abused but insulted Indians. Macaulay knew nothing of Indian history and Indian literature. He was not acquainted with any branch of Indian thoughts. Knowing all this, Bentinck chose him to decide the very important controversy between the occidentalists and the orientalists. It was a worse selection that ever could have been made.

The famous Minute which Macaulay wrote in 1835, remained unpublished till 1864. His nephew Sir George Otto Trevelyan first published it in Macmillan's Magazine of May, 1864. Macaulay proudly records:

"We are at present a Board for Printing Books which are of less value than the paper on which they are printed was when it was blank, and for giving artificial encouragements to absurd history, absurd metaphysics, absurd physics, and absurd theology."

Macaulay's motives behind his educational policy were not only political but religious as well, as revealed in his letter of 1836 addressed to his father.

"..... The effect of this education on the Hindus is prodigious. No Hindu who has received an English education ever remains sincerely attached to his religion. Some continue to profess it as a matter of policy, but many profess themselves pure Deists and some embrace Christianity. It is my firm belief if our plans of education are followed up there will not be a single idolator among the respectable classes in Bengal thirty years hence."

 The comment on this letter by The Indian Daily News for March 30, 1909, is very significant. It says;

"Lord Macaualy's triumph over the Oriental School,... was really the triumph of the deliberate intention to undermine the religious and social life of India...It is no doubt a hard thing to say that this was not merely the consequence of his act but that it was also his deliberate intention, but the...letter written in 1836, to his father shows how behind his splendid phrases, there lay quite a different view."

#### **BRITISH POLICIES & JUSTICE**

But alas I the newly educated Indians, who were coming out of engineered education system had started believing implicitly in the utter lies of equality, fraternity and justice, which the missionaries boast about their religion, or the commitment of a British officer to sense of justice or giving protection to Indian subjects.

Many British officials did believe that India was a country of barbarous people, where 'law of the jungle' prevailed, where people lacked education and the people were practically bereft of any culture or literature! Those British officers, who did not agree totally with this view, also wanted a change and the same system of administration and justice, which they were used to in their own country. John Dickinson describes the kind of legal system introduced by the British and the result it produced:

... We, the English ignorantly assumed that the ancient, long-civilized people of India were a race of barbarians who had never known what justice was until we came among them, and that the best thing we could do for them was to upset all their institutions as fast as we could, and among others their judicial system, and give them instead a copy of our legal models at home (in England)... Even if the technical system of English law had worked well at home (as in many respects it did not), it would have been the grossest political empiricism to force it on a people so different from ourselves as every Oriental people are; and the reader may conceive the irreparable mischief it has done in India...Long before we knew anything of India, native society there had been characterised by some peculiar and excellent institutions, prominent among them a municipal organisation, providing a most efficient police for the administration of criminal law, while the civil law was worked by a simple process of arbitration, which either prevented litigation, or else insured prompt and substantial justice to the litigants... Instead of their own simple and rational made of dispensing justice, we

have given the Indian people an obscure, complicated, pedantic system of English law, full of artificial technicalities, which disable the candidates for justice from any longer pleading their own cause, and force them to have recourse to a swarm of attorneys and special pleaders, by means of which their expenses are greatly increased and the ends of justice are defeated."

 John Dickinson, Government of India Under a Bureaucracy, London, 1853, pp. 41-47, Allahabad, 1925.

This statement of Dickinson and earlier quotations of various British authorities are adequate to give us an idea of what we had lost by losing our freedom in all respects. But even then there is no dearth of scholars in this country who are not losing a single opportunity of eulogising the introduction of railway, postal system, medical facilities, British administration, law etc., as great benefits of British rule in India.

During Hitler's regime tremendous scientific and technological progress was achieved with amazing speed in Germany. Stalin and Mao brought in discipline and some escalation in production in their countries. Even in South Africa during White regime, they have better material amenities than their brethren in other African countries. Can these achievements and successes be taken as justification for losing freedom at the hands of Hitler, Stalin, Mao and the White regime in South Africa?

The myth of justice of the British gets further exploded by the letter of Mr. S. R. Wagle, an economist, which appeared in the New York Times dated October 30, 1915 :

"The Court of justice in India are reasonably good so long as the dispute is between Indian and Indian. But when it is a political case, or when it is a dispute between an Indian and an Englishman, there is no justice at all in nine cases out of ten."

And the following statement of Henry Cotton appearing in his book 'New India, gives most ugly racial intolerance the Britishers harboured against the Indians. He states:

 There are innumerable instances in which pedestrians have been absued and struck because they have not lowered their umbrellas at the sight of an Englishman on the highway. It is a common outrage to assault respectable residents of the country because when passing on the road they have not dismounted from their horses in token of inferiority. There are a few Indian gentlemen, even of the highest rank, who have not had experiences of gross insult when travelling by railway, because Englishmen object to sit in the same carriage with a native. This form of insolence generally takes the shape of a forcible ejection of the Indian, together with all his goods and chattels. Here are two actual occurrences which are typical: (1) A petty military officer entered a railway carriage where to his disgust he found a couple of Hindu gentlemen. He quietly waited until the train was in motion and then 'fired them', that is, tumbled them out of the door. (2) A Rajah going on an official visit of state to the city of Agra, took his seat, as was his right, in a first class compartment, with a first class sendoff by his loyal and enthusiastic subjects. In the compartment were two Englishmen, muddy from snipe-shooting, who made him unloose their hunting boots and shampoo their legs."

-Sir Henry Cotton, New India, pp. 69-70.

# BRITISH POLICIES, VILLAGE LIFE AND ECONOMY

We have seen how the British education system was engineered to create 'a class of persons Indian in blood and colour, but English in taste, in opinions, words and intellect.' We have also seen what kind of British justice was provided in India and how it affected the Indian society at large.

In the long nistory of India during the 16th, 17th and 18th centuries, Indian society lacked competent leadership in religion and military affairs, in many parts of the country. India was struggling hard to survive against the onslaughts and illeffects due to lack of social guidance and political instability. It was certainly a period of decay compared to its early history. In spite of this, it has retained its own social institutions, education systems, law and judiciary institutions, commerce and trade links and its own culture to suit its indigenous needs.

There is enough evidence to prove that with all the adversities, all sections of the society in Indian villages cared and worked for mutual interests and benefits. The village system wonderfully supported its own vocation; the approach was holistic. Today's political slogan viz.

Thousands of years' atrocities on the weaker sections, is not only a highly exaggerated claim, but is a suicidal political game.

It is the same British policies, which thoroughly disturbed and upset the homogeneity and the unbroken continuity of village administration, trade and commerce.

It will be worthwhile seeing how the policies of land, revenue, commerce, trade etc., were designed and introduced by the British in India. The same policies ultimately shattered the village economy and destroyed the vocations, doomed the artisans, reducing a fairly harmonious and peaceful society to a conflict-ridden, incompetent and docile society. The village artisans were forced to give up their traditional occupations and were reduced to the status of labourers in many cases, which fact did not remain without affecting the village economy.

The observations of the various British officers in India, which were ultimately put before the House of Parliament by the East India Company for the year 1812 formed one such consolidated report. The details of village life given in this report have formed the basis of various sociological theories on Indian village systems and its economy for the last two centuries, It is on the strength of this Report that Karl Marx and Maine drew their conclusions about an Indian village and formulated their theories of 'Oriental despotism' and 'primitive Indo-Aryan commune' respectively. Marx certainly knew little about India and her history,

and its value system. Marx was not a sympathiser of imperialism or capitalism. But he could not conceal his western bias and prejudices against Indian culture, which is evident from his writings of 1853 and about his expectations of the role the British had to play in India. He writes:

"England has to fulfil a double mission in India; one destructive, the other regenerating-the annihilation of the old Asiatic society, and the laying of the material foundation of western society in Asia."

-First published in New York Daily Tribune, August 8, 1853.

This fact explains why Indian socialists of all hues and Marxists of all denominations are busily occupied in anticulture activities - from history to literature. They are zealously fulfilling the dreams of their master! Marx was obsessed thoroughly to westernise India by uprooting all its ancient systems of governance, of society and culture. According to Marx, Indian life had always been undignified, stagnant, vegetative, passive, given to worshipping nature instead of putting man on the pedestal as the sovereign of 'Nature' Karl Marx writes:

"Whatever may have been the crimes of England", in India, "she was the unconscious tool of history" for the desired changes.

- New York Daily Tribune dated June 25, 1853.

The views of Marx on India (in 1853) were actually the reproductions, continuations and extensions of the views expressed earlier by William Wilberforce in 1813, by James Mills in his threevolume History of British India (first published in 1817), and by Lord Bentinck and Macaulay in their Minutes - around 1835. I have to remind the readers that this is the same period when English educated Indians were coming out of colleges started by the Missionaries and many of them became the leaders of early reformist movements in India. It is essential to understand who were their mentors and who shaped the outlook of such reformists. Marx's assertion of Indian village as 'oriental despotism and primitive Indo-Aryan commune' was far from truth. In this background, it will be worthwhile taking into consideration some of the recorded opinions of British officers, who lived in India and observed keenly Indian culture in the villages and the changes wrought by British policies as well. I quote Sir Henry Cotton, who lived in India for more than 30 years and had keenly observed the Indian society.

" The people of India possess an instinctive capacity for local self-government. In the past (before the British came) the inhabitants of Indian villages under their own leaders formed a sort of petty republic, the affairs of which were managed by hereditary officers, any unfit person being set aside by popular judgement in favour of a more acceptable member of his family. It is by reason of the British administration only, that the popular authority of the village headman has been sapped, and the judicial power of the Panchayat, or Committee of Five, has been subverted. A costly and mechanical centralization has taken the place of the former system of local selfgovernment and local arbitration."

- Sir Henry Cotton, op. cit p. 170 I also quote Mr. W. M. Torrens, a Member of British Parliament. He writes:

" In most parts of India the village community, from time out of mind, has been the unity of social, industrial and political existence. The village and its common interests and affairs have been ruled over by a council of Elders, always representative in character, who, when any dispute arose, declared what was the customary law... In all Indians villages there was a regularly constituted municipality, by which its affairs, both of revenue and police, were administered, and which exercised magisterial and judicial authority... Subordination to authority, the security of property, the maintenance of local order, the vindication of character, the safety of life, all depended on the action of these nerves and sinews of the judiciary system. To maim or paralyze such a system, and working silently and effectively everywhere, as the British have done, may well be deemed a policy which nothing but the arrogance of conquest could have dictated. Yet these municipal institutions were rudely disregarded or uprooted by the new system of a foreign administration. Instead of the native Panchayat, there was established the foreign arbitrary judge; instead of men being tried, when accused, by an elective jury of their fellow citizens, they must go before a stranger, who could not, if he would, know half what every judge should know of the men and things to be dealt with. Instead of confidence, there was distrust; instead of calm, popular,

unquestioned justice, there was substituted necessarily imperfect inquiry, hopelessly puzzled intelligence, the arbitration of foreign officials guessing at the facts through interpreters, and stumbling over habits and usage which it must take a life-time to learn, but which every native juryman or elder could recall without hesitation. No wise or just historian can note these things without wonder and condemnation."

 W. M. Torrens, Empire in Asia, pp.100-03.

In 1853, Marx, who is known as a crusader against imperialism, had no qualms of any kind in giving imperialist Britain a free hand to rule ruthlessly in India against the wishes the Indian people. But there were some sane people in England in 1853, who had exploded the myth of 'rule of law' by the British in India. One such person was John Dickinson, who has recorded:

"Since India has come under British rule her cup of grief has been filled to the brim, aye, it has been full and running over. The unfortunate Indian people have had their rights of property confiscated; their claims on justice and humanity trampled under foot; their manufacturers, towns and agriculturists beggared; their excellent municipal institutions broken up; their judicial security taken away; their morality corrupted; and even their religious customs violated, by what are conventionally called the 'blessings of British rule' ... Parliament eases its conscience regarding these tyrannies and wrongs in India by exhorting those that govern there to govern 'paternally', just as Isaac Walton exhorts his angler,

in hooking a worm, to handle him as if 'he loved him'.

- John Dickinson, op.cit pp, 41-47

We have seen how every indigenous system was ruined by the British. We have seen the education system in the village replaced, and we have also seen the damage caused by the Britishers to the Indian villages, and the myth of British justice. It is worth noting that land revenue and tenure systems were also tampered with by the new land policies. The zamindari system introduced in Bengal was the gift of the Britishers to India. It is the British interference in land-ownership which made land a mortgagable commodity for the first time and which literally uprooted the villager from his home and means of subsistence.

I quote below a very interesting paragraph from a Ph.D. thesis :

"There seems little doubt however, that the British upset the traditional pattern of money-lending. Land had rarely been taken as security for a loan before they arrived, for one thing, only mirasdar method occupant had any 'transferable' rights to land. The traditional method of dunning a recalcitrant debtor was to sit dharna at his door. Even as late as 1840 the land had little marketable value and few sales of land were made. But the Settlement of 1835 and the following years conferred unrestricted rights of transfer of land on occupants of all classes, and could now be taken in mortgage, and, what was more, could be recovered through the new British Courts of Law. The chief architect of 'Survey Settlement' - George Wingate saw this provision as a means of getting rid of uneconomic cultivators and of substituting for them, traders, pensioners and other parties having capital."

From Ph.D. thesis, titled "The State and the Co-operative Movement in the Bombay Presidency: 1880-1930, submitted to the University of London (1960) by Ian James Catanach of the School of Oriental and African Studies. The author has quoted as sources ~ 'Note on Land Transfer and Agricultural Indebtedness in India' (Government of India, 1895, p. 19) and the 'Joint Report of H.E. Goldsmid and G. Wingate, dated 17th Oct., 1840.

# BRITISH POLICIES AND AGRICULTURE

The consequence of the introduction of the new policies in land, revenue, trade and village administration including justice, immensely contributed to disastrous famines in the second half of the 19th century. Agriculture was never merely an economic activity in India but a way of life. It will be difficult for a modern Indian to believe that in all respects, in technology and yield, India was far superior to Europe in the 17th, 18th and up to the middle of the 19th century. Drill plough, rotation of crops, animal husbandry and breeding were virtually unknown in the 17th and 18th century Europe, in the 17th century, wheat production in U. K. was eight bushels per acre. Drill plough, rotation of crops and breeding of cattle were introduced to Britain in the 18th century. As a result of this, wheat yield in Britain rose to 20 bushels per acre in 1850. As early as 1877, a complete report on Indian wheat was called for by the Secretary of State for India ... The result of Forbes Watson's examination was found most satisfactory, India was capable of growing wheat of the highest quality. (vide James MacKenna, Agriculture in India, Calcutta, 1915). The data from Allahabad - Northern India, indicated that the production of wheat was 56 bushels per acre per crop in 1903. Average Indian farmer used to take two crops per year. So the total yield per acre per year was 112 bushels. This picture changed gradually and reversed in India. Agriculture became uneconomic and less productive. The farmer became poorer and the village artisans were left without any economic activity, and thus the villagers started migrating to newly developing urban industrial centres for earning a living. The villages became symbols of backwardness, and cities became symbols of progress.

# BRITISH POLICIES: TEXTILE, TRADE, GEOLOGY & MINING

How the Britishers destroyed the textile industry in India is a well-known fact. The cotton and silk fabrics manufactured in Bengal were levied heavy duties in U. K. while the British manufactured fabric was levied no duty in India. Inflow of British-made fabrics virtually ruined the Bengal cotton industry. It was highly discriminatory to the trade of Indian merchants, and a petition of Indian traders was filed in the Privy Council in 1831 against this discrimination. There was no area, one could conceive, that escaped the imagination of the British rulers, and which they did not use for the benefit of England at the cost of India. Even mining and geology were yoked to this purpose. I quote Andrew Grout:

"However by 1799 Company was forced to change its policy in respect of copper as production from British mines began to decline and the home demand for copper increased, leading to the prohibition of copper exports in 1799. Although exports were later reinstated the price of copper remained high through the early 1800s, and as a result exports to India fell from 1,500 tons during the early 1790s to less than 400 tons by 1803. Thus we find Benjamin Heyne, surgeon and natural historian on the Madras establishment, reporting in 1801 ... ' that times have altered, as the great demand of copper and probably the decrease of this product in the mines of Cornwall have rendered discoveries of this metal (in India) as desirable as in periods of superfluity they would have been thought detrimental to the interest of Great Britain."

- Andrew Grout in his article 'Geology and India: 1775-1805: An Episode in Colonial Science', South Asia Research, Vol. 10, No. 1, May, 1990, p.5.

Even the most benign public health system was also not spared by the Britishers, Mark Harrison writes

"The evangelical impulse, then, had not died with the Mutiny. Though shaken by the events of 1857-58, the mission to 'civilize' Indian society underwent something of a renaissance in the last decade of the nineteenth century. The reformers found a new arena in which to engage the force of 'ignorance'; public health appeared to be one of the few remaining channels through which western values still might be introduced. It seemed possible that, even if it was not

swayed by the humanitarian argument for reform, the colonial government might be persuaded that more vigorous public health policy was in its own interest."

 Mark Harrison in his article Towards a Sanitary Utopia ? Professional vision and public Health in India, 1880-1914, in South Asia Research, Vol. 10, No. 1, May, 1990, p.19.

#### CONTEMPORARY ENGLAND

The educated Indian was getting convinced that his religion proved an insurmountable obstacle in his progress: he knew very little of what the condition in England was at that very time and a few centuries earlier. He unquestioningly believed in the false propaganda of the missionaries that Sanskrit was not taught to non-Brahmins by Brahmins in order to retain their monopoly and privileges by imparting Sanskrit education to Brahmins alone ! He never realised that imparting knowledge in India was not necessarily through schools but it was done by hereditary vocational/occupational system from father to son in their respective vocation/occupation at home. What Max Muller could conceive about Indian education in 1882, is unfortunately not appreciated by many Indian historians, who are ready to jump to conclusions that Brahmins prevented lower castes from getting educated. But few care to read Max Muller's observations:

"There is such a thing as social education and education outside of books; and this education is distinctly higher in India than in any part of Christendom Through recitation of ancient stories and legends, through religious songs and passion plays, shows and pageants, through ceremonials and sacraments, through fairs and pilgrimages, the Hindu masses all over India receive a general culture and education which are is no way lower, but positively higher, than the general level of culture and education received through schools and newspapers, or even through the ministration of the Churches in Western Christian lands. It is an education, not in the so called three R's but inhumanity."

The English educated Indian little knew that the village economy did support and protect all vocations/ occupations, and not only Brahmins to the exclusion of other lower classes. He knew nothing about Henry VIII and his Statute which had prevented the reading of the English version of the Bible in Churches in preference to Latin version and even restricting its listening in English only to nobility and higher echelons of the society. The Statute (1542-43) ordained violation with serious consequences:

".... The Bible shall not be read in English in any Church. No women or artificers, prentices, journeymen, servingmen of the degree of yeomen or under husbandsmen nor labourers, shall read the New Testament in English. Nothing shall be taught or maintained contrary to the King's instructions. And if any spiritual preach, teach, or maintain any thing contrary to the King's instruction or determinations, made or to be made, and shall be thereof convict, he shall for his first offence recant, for his second abjure and bear a fagot, and for his third

shall be adjudged an heretick, and be burned and lose all his goods and chattels."

A.E. Dobbs, Education & Social Movement, 1700-1850, London, 1919, p. 105, quoting 34 and 35 Henry VIII.C.I.

During the same period, the expectation about education for a common man in England was

"... a ploughman's son will go to the plough, artificer's son to apply the trade of his parents' vocation; and the gentelmen's children are meant to have the knowledge of Government and rule in the commonwealth. For we have as much need of ploughman as any other state; and all sorts of men not go to school." (Emphasis mine)

A. E.Dobbs, op.cit, p. 104, p. 104,
 f.n. 3 quoting Strype, Cramer, I. 127.

Even up to the end of the 18th century, there were more Sunday schools than Day schools in England and expection of education was limited to 'that every child should be able to read the Bible' as noted by Dobbs (op.cit. p. 139). The famous 'Peel's Act of 1802' gave momentum to the day school movement. As a result the total number of schools in England - both private and public, which in 1801 was about 3,363, rose to 46,000 in 1851. As against this situation in England, the reports of (a) Adam, a Christian missionary, who prepared a report on indigenous education in Bengal and Bihar (1835-38), (b) Reports prepared by British officers on indigenous education in Bombay Presidency (1820), (c) Extracts from Reports of British officers on indigenous education in Madras Presidency (1822-25), and (d) a much later work of G.W. Leitner on indigenous education in the Punjab (around 1880) confirm existence of adequate number of indigenous schools to meet the needs of the locality, in which not only Brahmins but students of all castes had their education. According to William Adam, there existed about one lac village schools in Bengal and Bihar. Thomas Munroe from Madras Presidency writes, "Every village has a school." Around 1820, G.L. Prendergast from Bombay wrote "... there is hardly a village, great or small, throughout our territory, in which there is not at least one school, and in larger villages more." None of them talks of atrocities committed by Brahmins on lower castes, or discrimination on grounds of caste, or of hegemony of Brahmins over education, or denial of education to lower classes and castes. They accepted the fact that there was certainly a higher percentage of Brahmins in schools, but not at the cost of denial of education to lower castes or classes.

The Industrial Revolution which was taking shape in Europe has absolutely no connection with Christianity as is made out by some. As a matter of fact, Christianity opposed science: Copernicus, Galileo and Bruno had to suffer because they did not accept the 'Doctrine of Papacy' and the "Gospel", but expounded their own theories. However, the missionaries shrewdly juxtaposed Christianity and English education with the Industrial Revolution and science in Europe while educating Indians, who were

becoming social reformers, not realising the reality that Christianity had also equal or many more drawbacks, and which had least contributed to the progress of science and technology, became gullible victims of the missionary propaganda. These new Indian reformists started equating drawbacks in the Hindu religion as obstacles in their scientific and technological progress. They also did not bother to know the contemporary status of education in England or the West and whether the lower class of the society and weaker sections had easy access to quality education, which the nobility alone enjoyed as a special privilege. Refusal of the use of English against Latin in Church to the common man and burning of women by branding them as witches was never a part of information made available to Indians. The Biblical exhortation "Thou shalt not suffer a witch to live" (Exodus, 22.18) was carried out with the fullest religious zeal, frenzy and fanaticism and Joan of Arc was burned as a witch and in 1484, Pope Innocent VIII, the most pious man (!) in the whole of Christendom, issued a Bull against witches and in the three centuries following it, i.e. the 16th, the 17th and the 18th, nearly three to twenty lacs of women were executed branding them as witches as reported by Encyclopaedia Americana, Vol. 29 (1984), p. 84. The English educated Indians cared little to know the inhuman atrocities committed by Christian missionaries in Goa and Kerala in the name of Inquisition. The English educated Indian did hardly know about the Crusades in Europe or about the empire of the Pope and his dabbling into political affairs of England and other countries of Europe.

#### LESSON TO BE LEARNT

Any study of history, without studying the motives of these scholars, who were at the helm of affairs - be it education, law, administration or commerce, will be incomplete. Appreciation of their hard work, sincerity, devotion, conviction etc., should not in any way camouflage the truth while analysig the end results of their effects on India and Indian society. Decorating of poison does not qualify it for its consumption even by the thirstiest or the hungriest person to quench his thirst or hunger.

Did India need an education totally alien to its needs? Was there no system of law existing in the country, and the English were forced to design a new code of law? Were the Indian land tenure and administrative systems of village governance inadequate for self-support and self-sufficiency? These questions do need an answer.

India is free for the last 45 years. We are in utter shambles. Our economy is doomed. Our education system has failed to culture the citizens of this country and it has only one function left-employing teachers for producing unemployed youth whose sole aim is to hunt for jobs. Socially we have become unsafe and our common man is facing loot, murder and dacoity as everyday features, and our past two Prime Ministers fell victims to bullets and bombblast. Politically we have been ruled as a democracy by elected representatives. many of whom may put to shame the anti-social elements. Our State is secular where every religion feels insecure. We have reduced a civilized country to a

power-hungry, greedy, intolerant, shortsighted, confused, diffident, docile nation.

Can we not change this picture and convert these very individuals into confident, creative, enthusiastic, foresighted, tolerant, contented, cultured individuals? This is possible only if we possess an honest desire for our self-criticism for our misery. We got our freedom on August 15, 1947. Did our leaders at that time bring in any radical changes in education, revenue, trade, foreign policy, law etc., which were shaped to suit the British ideals and interests as conquerors? I am afraid, the leadership at that time being a product of British education, and admirer of the British was overawed by socialism, especially the type as practised in the U.S.S.R., and could hardly think of giving a turn to several policies, in their enthusiasm to occupy ministerial and other posts in Independent India ! Such neglect on the part of our leaders, gave impetus to missionary activities aided by huge foreign funds and an urge to imitate the West - all these factors have led us to the present-day miserable situation. Moreover, the advocates of Marxism and socialism - of various denominations, got all kinds of protection under a very sympathetic umbrella of such leadership. What the British and the missionaries could not achieve within 150 years of ruthless and tyrannical rule, was achieved in the post-independence period of five decades by our biased historians, politicians, sociologists and the ever enthusiastic media.

The recent changes in the U.S.S.R., and other socialist countries in the West are not only relevant and educative to us but prove an eye-opener to us. What socialism did to religion, history and culture of the Russian people, and after 70 years what they feel about it, is highly significant. What unscrupulous methods were adopted, practised and advocated by these socialists as enunciated by no less a leader than Lenin in achieving the goal of socialism may surprise many:

On this point (processes of social reality) Lenin wrote that

"... nothing can be done without the masses. And in this era of printing and parliamentarism it is impossible to gain the following of the masses without a widely ramified, systematically managed, well-equipped system of flattery, lies, fraud, juggling with fashionable and popular catchwords, and promising all manner of reforms and blessings to the workers right and left-as long as they renounce the revolutionary struggle for the overthrow of the bourgeoisie."

Quoted by Y. Sogomonov P. Landesman, in 'Nihilsm Today' published by Progress Publishers, Moscow (1977), pp. 18-19. The original work is translated from Russian into English by David Skvirsky.

It is same methods the followers of Marx and Lenin have adopted in India during the last 40 years. Rationalist movement has truly nothing to do with rationality in life, but is a movement to spread atheism and anti-religionism. Anti-superstitious drive has little relationship to exposing pseudo-godman and protecting a believer from him. Instead it is geared up to uproot faith in God, branding faith itself as superstition. Women's

Lib. movement has truly nothing to do with development of woman's personality but has resulted in anti-male, anti-family and self-centered feministic movement. The so-called scientific temperament and scientific movement has nothing to do with betterment, and improving quality of life but is a propaganda of consumerism and doomatic scientism. All these movements were nourished and had a luxuriant growth infiltrating every strata of our thinking. Even the so-called rightists or pro-Hindu political parties have failed to understand the motives of all such movements. What else can be the tragedy? Instead of giving an intellectual fight against these movements, and exposing the fallacles in their logic, they prefer to jump into the bandwagon of socialism itself!

I have tried to explain how, prior to Independence, education, justice, village economy, land, revenue, and for that matter all aspects of human life were engineered by the British to suit the needs and aspirations of the British empire. How they created a system of education which in turn created an English educated Indian, who headed the reformist movement, we have seen. We have also seen how the idea of socialism, specially after Independence, continued to distort Indian history and has ultimately brought us to social, economic and political disaster.

Lastly, we have to think why Hindu culture and civilization could survive for thousands of years when other cultures and civilizations have formed part of history. This is only because Hindu Dharma

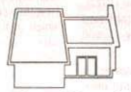
#### With Best Compliments From



# Laxmi Chakkiwala

Thane

### With Best Wishes from



### Sai Darshan Construction

Village: Purna, Bhiwandi

Prop.: Kishor S. Khandegale

Phone No. Office .: 35796

Pager No. 1211921

# व्यक्ति दोष, कर्करोग

श्री. प्रकाश ल. वैद्य

प्रास्ताविकः जीवाच्या विविध अवस्था, त्यांतील जानुिकक दोष व त्यांचे परिणाम यांचा विचार आपण करीत आहोत. 'बीज व गर्भ, हस्तिलिखित व वर्णसंयोजन यांतील दोषविचार' या चवथ्या लेखात बीज व गर्भ-दोष, जे गर्भपात किंवा जन्मदोष यात व्यक्त होतात ते पाहिले. आर्थिक उन्नतीमुळे शारीरिक कष्ट कमी होतात, अन्न व औषधे आवश्यक तेवढी मिळतात परंतु हे सर्व बाह्य पारिसरिक घटक आहेत. यांचा आनुवंशिक घटकांवर काही परिणाम होत नाही त्यामुळे या दोषांचे प्रमाण प्रगत देशांतही तेवढेच राहिले आहे. बालक जन्मल्यानंतर त्यांच्या परिस्थितीवर नियंत्रण ठेवून कुपोषण व जंतुजन्य रोग टाळता येतात तसेच बालमृत्यूंचे प्रमाण कमी होते. पण जन्माआधी जे घडते त्यांवर विशेष नियंत्रण नाही.

#### जन्म व बाल दोष

गंभीर जानुकिक दोष गर्भपात घडवून आणतात त्यामुळे मर्यादित दुःख होते. जन्मदोष हे त्रासदायक ठरू शकतात कारण अशा दोषग्रस्त व्यक्तीला जन्मभर काहीना काही अपंगत्व, क्लेश किंवा मर्यादा सहन कराव्या लागतात.पण असे होणार हे जन्मतः किंवा पहिल्या पाचसहा वर्षांत, म्हणजे बालक शाळेत जाण्यापूर्वी, कळून येते व परिस्थिती स्वीकारली जाते. समाजात अशा अपंगांचे प्रमाण एक टक्क्याच्या आसपास असते त्यामुळे ते दिसून येत नाहीत. जवळजवळ सर्व बालक दोषमुक्त असतात व बालपण खरोखरच सुखाचे असू शकते.

#### व्यक्तिदोष

जन्मदोष नसेल तरी आपणा सर्वांना आयुष्यभरात अनेक व्याधींना तोंड द्यावे लागते. या व्याधी परिसरजन्य, किंवा परिसर व जनुके या दोहोंमुळे होऊ शकतात. कारणपरत्वे त्यांवरचे उपायही निरनिराळे योजावे लागतात.

परिसरजन्य व्याधींचे परत भौतिक व जंतुजन्य असे वर्ग करता येतात. भौतिक कारणांमुळे कुपोषण, उष्माघात, थंडीनेगारठणे, भाजणे, वादळ, कापणे, अपघात इ. घडतात. अञ्चोपलक्यीमुळे कुपोषण टाळता येते. वस्र व निवास यांनी कनपाऊस इ. पासून बचाव होतो. सुरक्षिततेचे उपाय योजून अपघात टाळता येतात. सुबत्तेमुळे ही शारीरिक संकटे दूर झाली आहेत.

भौतिक कारणंशिवाय जीवजंतूं मुळे अनेक व्याघी होऊ शकतात. हिंम्र किंवा दंश करणाऱ्या श्वापदांचे भय पूर्वी असे. पण आपुनिक मानवाला त्यांना तोंड द्यांवे लागत नाही. उलट त्यांची संख्या इतकी कमी आहे की त्यांना नमुन्यादाखल प्राणिसंग्रहालयातच पाहावे लागते व पुढच्या पिढ्यांना कदाचित चित्रांवरच समाधान मानावे लागेल.

मोठ्या जीवांना आपण नष्ट किंवा अंकित केले असले, तरी अनेक क्षुद्रजीव आपल्याला प्रासदायक ठरतात. विशेषतः रोगजंतू व त्यांचा प्रसार करणारे कीटक हे त्यांत महत्त्वाचे आहेत. भौतिक घटकांप्रमाणेच जंतूदेखील कुणालाहि उपद्रव देऊ शकतात. एकदा जंतुसंसर्ग झाला की शरीरात त्यांचा नाश होऊन शिवाय रोगप्रतिकारशक्ती निर्माण होते व तो रोग पुन्हा होत नाही. ही अर्थातच पश्चातबुद्धी असते. रोगाच्या अनुभवातूनच रोगप्रतिकाराचे शिक्षण मिळते. जन्मतः आईकडून मिळणाऱ्या संचिताखेरीज अशी प्रतिकारशक्ती नसते, त्यामुळे लहानपणी मुले सतत आजारी पडतात. मोठ्या माणसांवर परिणाम न करू शकणारे जंतू त्या उपद्रवकारक ठरतात.

जंतूंचा शोध लागेपवंत अनेक जंतुजन्य व्याधींनी मानव ग्रस्त होता. दृश्यकारण नसल्यामुळे अशा रोगांना नशिवाचा फेरा किंवा देवाचा कोप समजले जाई. शीतला-देवी हे रोगाला दिलेले नाव असेच अन्वर्धक आहे. एकदा रोगाजंतूंचा शोध लागल्यावर त्यांच्यावर मात करण्याचे अनेक मार्ग सापडले.

स्वच्छता व निर्जंतुकीकरण यांमुळे, अपघात व शल्यक्रिया यांमुळे होणाऱ्या जखमा न चिघळता भरून येक लागल्या. पूर्वी दुष्काळ, महापूर, वादळ यांप्रमाणे रोगाच्या साथी हे एक संकट होते. पटकी, विषमञ्चर, प्लेग, देवी यांमुळे मोठ्या प्रमाणावर जीवितहानी होत असे. परंतु पटकी, विषमञ्चर दूषित पाण्यामुळे होतात हे समजल्यावर त्यांना आळा घालता येऊ लागला. प्लेग उंदरांमुळे होतो हे लक्षात आल्यावर त्याचेही नियंत्रण झाले व तो रोग नष्ट्रप्राय झाला. देवीवर तर प्रथम लस टोचून व नंतर सर्व रोग्यांचा तपास लावून सर्व मानवजात त्यापासून मुक्त करण्यात यश आले आहे. पटकी, विषमञ्चर, क्षय, घनुर्वात तसेच लहान मुलांना होणारे घटसर्प इ. रोग यांवर लस टोचून शरीरात जंतूंच्या घोक्याशिवाय आधीच प्रतिकारशक्ती निर्माण करता येते.

ज्या रोगांवर लस तयार करता येत नाही त्यांच्या जंतूंचा प्रतिकार जंतुनाशक औषधांनी करता येतो. पेनिसिलीन व त्यानंतरच्या अनेक जंतुनाशकांमुळे बरेचसे जंतुजन्य रोग नियंत्रित करता येतात. अशा रीतीने स्वच्छता, लसटोचणे, जंतुनाशके यांमुळे जंतुजन्य रोगांवरही विजय मिळाला आहे.

भौतिक आणि जंतुजन्य या दोन्ही प्रकारच्या पारिसरिक कारणांवर मानवाला मात करता आली आहे. तो परिसराचा दास असण्याऐवजी परिसराचा स्वामी होऊ घातला आहे. पण यामुळे तो व्याधिमुक्त होऊन डॉक्टरांचे दवाखाने ओस पडले आहेत काय? मुळीच नाही! एक तर साथीचे रोग गेले तरी इतर जंतुजन्य रोग टिकून आहेत. जंतूंची आणि औषधांची रस्सीखोच चालू आहे, पण याशिवाय जंतुजन्य नसणारे अनेक रोग आहेत.

रोगाची कारणे आंतरिक किंवा बाह्य, वा दोन्ही असू शकतात. केवळ बाह्य म्हणजे पारिसरिक असणाऱ्या भौतिक व जंतुजन्य कारणांचा आपण विचार केला. याव्यक्तिरिक्त जे रोग होतात त्यांत आंतरिक कारणे प्रभावी असली पाहिजेत. प्रगत समाजात असे चार रोग प्रामुख्याने आढळतात १) मेदवृद्धी २) मधुमेह ३) खतदाब ४) हृद्रोग. आपल्याकडे हे सर्व 'श्रीमंती रोग' म्हणून ओळखले जातात. गरिबांना इतर रोग होतात पण हे होत नाहीत, तर श्रीमंतांना सामान्य रोग होत नाहीत, पण हे होतात. गरीब आणि श्रीमंतांची जनुके मूलतः सारखीच असल्याने या रोगांना

केवळ आंतरिक कारण नसावे, तर बाह्य कारणां चाही सहभाग असावा. परंतु सर्वच श्रीमंत साधीच्या रोगांसारखे या व्याधींनी ग्रस्त होत नाहीत, त्याअधीं आंतरिक भेदांमुळे असे घडत असावे.

मधुमेह वेगळा काढला तरी या रोगांतही काही परस्परसंबंध आहे. मेदवृद्धी ही अन्नवैपुल्य बळ्यायाम अभिव यांमुळे होते. वाढलेल्या वजनामुळे हदयावरचा ताण वाढतो. शिवाय विशिष्ट मेदघटकाच्या (Cholesterol) कोलेस्टेरॉलच्या आधिक्यामुळे स्वतवाहिन्यांवर परिणाम हो ऊन स्वतदाब वाढतो त्यामुळे हृद्रोग होतो. अन्नवैपुल्यामुळेच साखरेच्या चयापचयावर परिणाम हो ऊन मधुमेहही होत किंवा बळावत असेल.

धोडक्यात भरपूर खाणे, बैठे काम, व्यायामाचा अभाव व जोडीला मानसिक ताण यांमुळे हे चार मोठे रोग उद्भवतात. आर्थिक उन्नतीमुळे व ती राखण्यासाठी जी जीवननपद्धती स्वाकारली जाते तिचा परिपाक म्हणून हे रोग उपटतात. जीवनपद्धती हे बाह्य कारण व जानुकिक भेद हे आंतरिक कारण या दोहों मुळे हे रोग उद्भवतात. ज्या मुबत्तेमुळे मानव भौतिक व जंतुजन्य पारिसरिक व्यार्थीपासून मुक्त झाला, त्याच मुबत्तेमुळे व जीवनपद्धतीमुळे तो या श्रीमंती व्यार्थीना बळी पडत आहे. आर्थिक उन्नती म्हणजे आगीतून निघून फुफाट्यात पडणे तर नव्हे ?

प्रगत देशांना आधीच या रोगांचा फटका बसला आहे. आपल्याकडेही संपन्नवर्गात यांचे प्रमाण वाढते आहे. हे सर्व रोग मध्यवयापासून सुरू झाले की बळावतजातात , जीवनसाधी बनतात व मृत्यूबरोबरच नष्ट होतात. कघीकधी त्यांच्यामुळे मृत्यू जवळ येतो. यावरून आर्थिक प्रगतीमुळे काही व्याधींची उचलबांगडी झाली असली तरी इतर व्याधींना निमंत्रण मिळाले आहे. जीवनपद्धती विचारपूर्वक ठरविल्याशिवाय या मोठ्या संकटातून सुटका नाही. यासाठी कदाचित जुन्या परंपरेचा व जीवनमूल्यांचा अधिक उपयोग होऊ शकेल व अनर्थ टाळता येईल.

या चार व्याभी कार्यक्षमतेतील परिवर्तनात्मक आहेत. पण या व्याभीनी तरी मानवाच्या दुःखांची यादी संपते काय ? मुळीच नाही ! या व्याभी परीक्षणाने प्राथमिक अवस्थेतही ओळखता येतात. व त्या अचानक उद्भवण्याऐवजी हळूहळू वाढत असल्यामुळे त्यांवर उपाययोजना करून नियंत्रण तरी ठेवता येते.

#### रोगकारण व लक्षणे

आपण प्रथम परिसरजन्य रोग पाहिले . नंतर परिसर व जनुके दोन्हींच्या संयोगामुळे होणारे चार प्रमुख रोग पाहिले. या रोगांतही शरीराची विशिष्ट प्रणाली बिघडलेली असते. विशिष्ट ऊती अकार्यक्षम होतात उदा. मधुमेहात 'इन्सुलिन' हे संप्रेरक बनविणाऱ्या पेशी काम करेनाशा होतात. यावर उपाय म्हणून त्या पेशींना चालना देणे, अन्नग्रहणाचे कालनियोजन करणे, इन्शुलिन चा इंजेक्शनने वा त्वचेखाली साठा ठेवून पुरवठा करणे, शक्य झाल्यास इन्सुलिन बनविणाऱ्यापेशींचे किंवा अवयवाचे (पाणचरी) रोपण करणे असे अनेक मार्ग संभवतात.

रक्तदाबाचे मुळ कारण कोणतेही असो. दाबनियंत्रण करणाऱ्या प्रणालीना औषधांनी वळव्न दाब मर्यादेत ठेवता येतो. हृदय हा तर एक रक्तभिसरण करणारा पंप- एक यंत्रच - मग कवींची त्याबद्दलची कल्पना काहीही असो. तेच फुफ्फ़साचे. हे दोन्ही अवयव बंद ठेवून बाह्य साधनांनी, फुफ्स - हृदय यंत्राने (Heart Lung Machine) त्यांचे कार्य चालू ठेवता येते. हृदयरोपणाचेही प्रयोग झाले आहेत. छोट्या प्रमाणावर, वहनक्षमता कमी झालेल्या रक्तवाहिनीला समांतर वाहिनी जोडून (By pass) रक्तपुरवठा अबाधित राखता येतो. धोडक्यात, हे चारही रोग नियंत्रित करणे शक्य आहे. अकार्यक्षम ऊती किंवा अवयवाऐवजी पर्याची व्यवस्था करता आली, तर घोका कमी होतो किंवा टळतो. प्रत्येक ऊती व अवयवाचे शरीरातील कार्य ठरलेले आहे, कार्याचे स्वरूप व मर्यादा, तसेच इतर ऊतींबरोबर संतुलन हे सर्व पेशीच्या केंद्रातील जनुकांतील संदेशात लिहिलेलेच असते. अशा पेशी मेल्या किंवा अकार्यक्षम झाल्या म्हणजेच संख्यालीप किंवा गुणहास या कारणांनी या व्याधी उद्भवतात. आपले नियोजित कार्य न करण्यापलीकडे या अकार्यक्षम पेशी इतर काही उपद्रव देत नाहीत. या व्यापींचे पूर्ण जीवनावर काहीही परिणाम होत असले तरी ते केवळ योग्य कार्य न होण्यामुळे असतात. मूळ कारण त्यामानाने साधे असते. याची तुलना अपंगत्वाशी करता येईल. एखाद्याला दुध पचत नाही. कोणाला काठी घ्यावी लागते, तर कोणाला कुबडी; कुणी अंधळा असतो तर कुणी बहिरा. याचप्रमाणे डोळ्यांनी न दिसणाऱ्या, इंद्रियांनी न समजणाऱ्या अकार्यक्षमता आल्यामुळे या व्याघी म्हणजे त्या त्या प्रकारची पंगुता उद्भवते. हे सर्व विवेचन करण्याचे कारण असे की नेहमी आपले लक्ष रोगाच्या बाह्य रूपावर म्हणजे लक्षणांवर असते. अनेक उपचारपद्धती लक्षणांनाच रोग समजून आपापल्या परीने उपाययोजना करीत असतात. परंतु रोगाची लक्षणे जाणवली तर ते भायच, कारण अनेक महत्त्वाचे रोग लक्षणहीन असू शकतात. रोगाचे मूळ कारण शोधल्याशिवाय त्यावर उपाय किंवा मात करता येत नाही. डोळ्यांनी न दिसणारी मूळ कारणे तंत्रज्ञानाचा उपयोग करून शोधणे उदा. क्ष-किरण, रक्ततपासणी, जंतुपरीक्षा इ., व त्यानुसार उपाय योजणे हे आधुनिक वैद्यकाच्या यशाचे रहस्य आहे. आतापर्यंत पाहिलेल्या सर्व रोगांहून निराळा एका रोगाचा भस्मासुर आहे. तो म्हणजे - कर्करोग.

#### कर्करोग

कर्करोग हा आनुवंशिक किंवा जन्मदोष तर नाही, तो भौतिक कारणे किंवा जंतुसंसर्ग यातून उद्भवत नाही. विशिष्ट पेशींच्या केवळ अकार्यक्षमतेमुळेही तो होत नाही. याप्रमाणे आतापर्यंत आपण विचार केलेल्या सर्व रोगांहून तो निराळा आहे. त्याची रूपे व लक्षणे पाहण्याआधी - खरे म्हणजे ही अभावानेच दृश्य असतात - आपण त्याची शारीरिक कारणपरंपरा पाहू.

कर्करोग हा पेशीतील विकृतीमुळे होणारा रोग आहे. ही विकृती अंतिमतः पेशीकेंद्रातील जनुकात झालेल्या बदलामुळे उद्भवते, त्यामुळे हा जानुकिक रोग आहे. आपण पूर्वी आनुवंशिक व इतर जन्मदोष पाहिले, तेही जानुकिकच होते. पण कर्करोग हा सहसा जन्मजात नसतो. व्यक्तीच्या पेशीतील जानुकिक बदलांमुळे तो उद्भवतो. हे बदल त्या व्यक्तीच्या आयुष्यातच कधीतरी घडून येतात. त्या पेशीच्या प्रजेतही ते बदल उतरतात व विकृत पेशींचा वंश मूळ अविकृत शरीरात सुरू होतो.

मधुमेह इ. मध्येही पेशीकार्य नष्ट होते. हेही जानुकिक बदलामुळे असू शकेल परंतु कर्करोगच्या पेशीतील बदल हे याहून पुष्कळ गंभीर स्वरूपाचे असतात. त्यामुळे विकृत पेशींच्या सर्व गुणधर्माचा विचार करावा लागतो. (क्रमशः)

#### With Best Compliments From

Manohar P. Patil D. Pharm. President 93-94 STD 02 522 Tel.: Off.: 31114

Res.: 341189 Fax: 33869



# Vikas **Medical Centre**

Off.: Dhamankar Naka, Bhiwandi - 421 302. Dist - Thane.

Resi.: 'Vrindar' Rahanal Village, Tal. Bhwandi - 421 305.

With Best Compliments From



# KANCHAN **Medical Centre**

BAJIRAO V. PATIL

20, Chudi Mohalla, Bhiwandi - 421 302. Thane - Dist.

Phone: 7114

Res.: 7780

हार्दिक शुभेच्छा !

# श्री अनिल रघुनाथ खंडागळे



रोशनी ट्रान्स्पोर्ट कंपनी विकी टेम्पो सर्विंहस ॐ साई कम्युनिकेशन साईकुपा भवन

मु. पुर्णा, पो. काल्हेर ता. भिवंडी ठाणे ४२१३०२

फोन: २५२२, ३०४११

With Best Compliments

From



# **Amrita** Travels

Thane - 400 601.

# चित्रकार हुसेन यांची सरस्वती व द्रीपदी दुर्गा भागवत

जागतिक प्रतिष्ठा प्राप्त झालेले चित्रकार हसेन त्यांच्या अनवाणी चालीने आणि त्यांच्या मनमानी चित्रकलेने सर्वांस परिचित आहेत. आता पावेतो त्यांच्या कलेतल्या व आचरणातल्या स्वयंगन्यतेचे कौतुकच लोक सर्वत्र करीत आलेले आहेत. आपल्या स्वेच्छाचारी कलेवर उदंड कमाई या चित्रकाराने केलेली आहे हे कुणीच नाकबूल करू शकणार नाही, पण १९९६ साल असे उजाडले की त्यांच्या चित्रकलेच्या प्रदर्शनात त्यांनी हिंदुंची विद्यादेवता सरस्वती आणि जिच्यामुळे महाभारत घडले अशी पांडवांची पत्नी द्रीपदी ऊर्फ यज्ञातून जन्म पावलेली अशी यज्ञसेनी यांच्यावर चित्रे रेखाटली, त्या चित्रांत त्यांनी त्या दोघीना नग्न आणि बीभत्स अवस्थेत दाखवलेले आहे, यांत शंका नाही. द्रीपदीचे वस्तहरण करण्याचा खटाटोप कौरवांनी केला तेव्हा श्रीकृष्णाने तिला अपरंपार वस्त्रे पुरवली. पण तिची विटंबना करू पाहणाऱ्यांचा समूळ वंशच्छेद कुरुक्षेत्राच्या लढाईत झाला. सरस्वती ही गणपतीची पत्नी. तिचीही प्रतिष्ठा हसेननी राखलेली नाही.

टाइम्स ऑफ इंडियाच्या २० ऑक्टोबरच्या अंकाच्या पुरवणीत ही दोन्ही चित्रे दिलेली आहेत. या वित्रांचायधास्थित समाचारप्रा. वृंदानावर यांच्या टाइम्सच्या एका कर्मचाऱ्यांनी घेतलेला आहे. वृंदाबाई यथार्थपणे म्हणतात -की पुरोगामी आणि सेक्युलर ऊर्फ निधर्मवादी मंडळीनी कलाकाराच्या (व लेखकाच्या) स्वातंत्र्याचे जे स्तोम माजवून हुसेन यांना डोक्यावर घेतले आहे ते चूक आहे. कलाकार अगर लेखक यांचे स्वातंत्र्य सांकृतिक कालपरिसराने मर्यादित असते. खजुराहोचे उदाहरण ही हुसेनप्रेमी मंडळी सादर करतात. त्याशिवाय टाइम्सच्या या पुरवर्णात एका पुरस्कर्त्याने हुसेन यांनी रेखाटलेल्या सरस्वती आणि एका अकराव्या शतकातल्या दाक्षिणात्य मंदिर शिल्पात तंतोतंत साम्य दर्शवले आहे. वृंदाबाईच्या मते हे बरोबर नाही. एका कालखंडाची संस्कृती दुसऱ्या बऱ्याच नंतरच्या (म्हणजेच आधुनिक) कालखंडाला जशीच्या तशी लागू करता येत नाही. म्हणून हुसेन यांची ही चित्रे समर्थनीय ठरत नाहीत.

नप्रता आणि अश्लीलता -

हुसेन यांच्या समर्थकांनी हिंदू परंपरेतील स्त्रीच्या नागडेपणाचे अनेक उथळ संदर्भ दिले आहेत. ते खरे नाहीत असे नाही. त्यांनी शिवाच्या पिंडीचे ही उदाहरण पुढे केले आहे. आता मला व अनेक सुजाणांना दिसलेले शिवलिंग व शाळुंका (योनी) यांचा संदर्भ असा आहे. एकतर शिव व पार्वती ऊर्फ शक्ती ही जगाची मातापितरे मानलेली आहेत. कालिदास देखील रघुवंशात ' जगतः पितरौ वन्दे पार्वती-परमेश्वरौ ' असे म्हणतो. परंतु या दंपतीचे ऊर्फ हिंदूच्या मायबापांचे मंदिर स्वतंत्र असे दिसत नाही. शिवमंदिरात पिंडीच्या रूपातच त्यांचे प्रतीकात्मक दर्शन होते. त्याला कुणीही मैधुन म्हणून अश्लील मानत नाही. दीर्घ परंपरेने ते भारतभरच नव्हे तर इंडोनेशिया सारख्या भारतीय ऊर्फ हिंदू संस्कृतीने प्रभावित झालेल्या देशात देखील शंकर-पार्वतीच्या एकत्वाचे प्रतीक म्हणून हेच शिवलिंगाचे प्रतीक स्वीकारलेले आहे. हां ! आता हुसेनच्या जागतिक संस्कृती कर्फ सिब्हिलायझेशन मानणाऱ्या समर्थकांना हे हिंदू प्रतीक चीड आणणारे वाटावे यात नवल नाही, कारण ते शंकराचा 'शंकरराव' व पार्वतीची 'पार्वतीबार्ड' करून त्यांच्या या प्रतीकाकडे पाहतात. अर्थात तसे केल्याने या प्रतीकाला ते स्वयंकल्पित अश्मीलता जोडून हसेन यांचा गौरव साधतात.

#### मंदिरांवरची संभोगचित्रे

खजुराहो, पुरी इथले जगन्नाथाचे मंदिर व इतरही मंदिरे यांच्यावर अशी चित्रे आहेत हे तर खरेच. पण ही शिल्पे भारतीय शिल्पशास्त्राच्या अनुरोधानेच काढलेली आहेत आणि हे शिल्पशास्त्र प्राचीन आहे हे विसरता कामा नये. या शिल्पांची नक्कल करून आपली आधुनिक मुदाम बनवलेली चित्रे आक्षेपाई ठरवता येणार नाहीत, हा मुद्दा वृंदाबाईंनी दाखवून दिल्याप्रमाणे सर्वथा गैरलागू आहे. शिवाय अशा नकली कलेला 'स्वतंत्र कलाकृती' म्हणण्याचे धैर्य कलाकाराने दाखवावे या सारखे हास्यास्पदही काही नाही.

संभोगादि शिल्पे असणारी जी मंदिरे आणि गुंफा आहेत ती सारी ठिकाणे गावे व नगरे यांच्यापासून त्यांच्या निर्मितीपासून दूर होती. या शिल्पांच्या निर्मात्यांना त्यांच्या कृतीतल्या धार्मिक कर्तंव्याची जाणीव होती; त्याचप्रमाणे सामान्यजनांच्या मानसिक घडणीचेही त्यांचे भान जागृत होते. या मंदिरांना जाण्यास लोकांना प्रयास पडत.

तरी देखील युंग या जगद्विख्यात मानसशास्त्रांनी ही शिल्पे पाहिली तेव्हा त्यांच्या युरोपीय नजरेला त्यांच्यातल्या 'अश्मीलतेची' जाणीव होऊन धका बसला. तेव्हा त्यांनी याबद्दल आश्चर्यं व्यक्त करताच एका तांत्रिकाने त्यांची नीट समजूत केली. ती अशी: 'मंदिरावरची ही शिल्पे मुद्दाम अशा साठी निर्माण केली आहेत. की मंदिरात जाणाऱ्यांनी प्रथम ती पाहून स्वतःच्या मनात कामविकार उत्पन्न होत नाहीत ही खात्री झाल्यावरच शुद्ध व निर्विकार मनाने मंदिरात प्रवेश करून आतील देवमूर्तीची पूजा वगैरे करावी. विकारवश होणाऱ्यांना मंदिरात प्रवेश करण्याचा नैतिक अधिकार नाही.' युंग यांचे समाधान झाले.

नुकतेच एका हुसेन -प्रशंसक महिलेने वेरूळची लेणीपाहिली. त्यातपार्वती-परिणयाचाप्रसंग भव्य शिल्पात दाखवलेला आहे. त्यात पार्वती पूर्ण नग्न असल्याचे पाह्न तिला उबग आला असे तिने लिहिले आहे. मीही ते अप्रतिम शिल्प पाहिले आहे. माझे लक्ष त्या जोडण्याच्या नग्नतेवर केंद्रित न होता, पार्वतीच्या समुत्सुक पण नारीसुलभ लाजऱ्या मुद्रेवर केंद्रित झाले. पार्वतीच्या अवग्नव नि अवग्नव किती सुभग व सुंदर होता, हेच माझ्या मनात कोरले गेले आहे. तंत्रविद्या किंवा तांत्रिकांची विद्या हे भारतीय संस्कृतीचे भूषण आहे. मद्य, मांस, मासे यांच्या आहाराबरोबर त्यानी 'पंच मकारात' मैथुनाचाही समावेश केला आहे. पण त्याच बरोबर मी तंत्रविद्येवरची बरीच पुस्तके हिंदीतगोपिनाभ कविराजांची व इंग्रजी, त ॲल्हेलॉन यांची वाचली आहेत. त्यावरून त्यांनी मैथुनाशी म्हणजे निर्माणशक्तीशी मरणाचीही गाठ बांधलेली उदा. जीवन. भक्षण, जनन व मरण ही त्यांच्या सर्व आविष्कारात परम भीषण, क्रर तितकीच कनवाळ असतात हे मला तांत्रिक वाडमयावरून कळले. आसक्ती व भय जिंकून मरण गाठून जे उत्तम मरण येते तेच जीवनाच्या सर्व अवस्थांचे मांगल्य दिग्दर्शित करते असे मला आढळले. याउलट नग्न सरस्वती व द्रौपदी रेखाटणारे हुसेन तांत्रिक कलेच्या सर्वव्यापी सौंदर्याला आणि तिच्यातुन उद्भवणाऱ्या सांकेतिक भावनेला एका बिंदूने तरी भिड़ शकतात काय ? शकत असते तर त्यांना क्षमायाचनेचा देखावा करावा लागला नसता. सेक्स हा त्यांच्या कलेचा व्यापारी मणका आहे एवडेच. कलाकारांचे स्वातंत्र्य देखील त्या त्या कलेच्या संदर्भाच्या रिंगणापुढे मर्यादित झालेले असतेच. हुसेन आता कितीही दिलगिरी व्यक्त करीत असले तरी या चित्रनिर्मिती मागे निर्मेळ कलेपेक्षा सवंगता आणि व्यापारी दृष्टिकोन असण्याची शक्यताच त्यांच्या पूर्वेतिहासावरून दिसते. मूर्ती नामक एका वाचकांच्या शुक्रवाद २५ ऑक्टोबर १९९६ च्या 'आपटरनून' मध्ये छापलेल्या पत्रात हुसेन यांनी काही वर्षांपूर्वीच्या 'इलस्ट्रेटेड वीकली' मध्ये सीतेच्या काढलेल्या नप्रचित्राच्या संदर्भात त्यावेळी दिलगिरी व्यक्त केली असल्याबद्दल माहिती दिली आहे. जनता घटना लवकर विसरते म्हणूनच हुसेन सारख्यां चे फावते.

जर हुसेन त्यांच्या चाहत्यांच्या सांगीप्रमाणे अमर्याद स्वातंत्र्याचे भोकते असतील तर त्यांनी हजरत पैगंबराचे -महंमदाचे-रेखाचित्र तरी सबस्न काढून जगाला ते स्वातंत्र्य दाखबून द्यावे.

> ही दीपावली आणि नुतन वर्ष आपणांस व आपल्या कुटुंबीयांना सुखसमृद्धीचे आणि भरभराटीचे जावी। ही शुभेच्छा।

विद्या प्रसारक मंडळ, ठाणे.



## भारतीय वास्तुशास्त्राचा परिचय (३)

### वैदिक म्मिती व वास्त्ची आखणी हॉ. रघुनाथ पु. कुलकणी

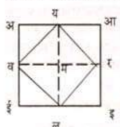
भारतीय वास्तुशास्त्राबद्दल माहिती देताना त्यात भूमिती हा विषय कसा अंतर्भृत होऊ शकतो याबदलचा प्रश्न तुमच्यापैकी काही जणांच्या मनात उभा राहणे शक्य आहे. तेव्हा प्रथम या शंकेने निराकरण करू या. अगदी लहान बोपड़ी जरी बांघावयाची असली तरी तिचे चारही कोपरे हे काटकोनात असणे आवश्यक आहे. झोपडीच्या समोरासमोरील बाज् परस्परांस समांतर असण्यासाठी व झोपडीची एकंदरच मजब्ती वाढण्यासाठी ही काळजी धेणे आवश्यक आहे. झोपडी बेडब दिसू नये म्हणूनही याची गरज आहे. आणि झोपडीच्या समोरच्या भिंती परस्परांस समांतर असण्यासाठी किंवा झोपडीच्या एकमेकांस लागन असणाऱ्या भिंती काटकोनात असण्यासाठी त्या झोपडीची आखणी करताना बौधायन सिद्धांताचा म्हणजेच काटकोन त्रिकोणाच्या बाजूंच्या वर्गांचा जो नियम आहे त्याचा उपयोग करणे आवश्यक ठरते. तेव्हा आखणी शास्त्रशुद्ध होण्यासाठी भूमितीच्या कृतींचा (construction) उपयोग करावा लागतो. यासाठी भूमितीतील योग्य अशा प्रमेयांची माहिती असणे आवश्यक आहे. तेव्हा एखाद्या वास्तुची जेव्हा आखणी करावयाची तेव्हा भूमितीच्या ज्ञानाचा उपयोग होतो. किंबहुना भूमितीचे शास हे वास्तुशास्त्राला पायाभूत असते असे म्हणावयासही हरकत नाही.

भारतीयांनी भूमितीची प्रमेथे तसेच अनेक सिद्धांत यांचा अभ्यास वत्यांचा व्यावहारिक उपयोग फार पूर्वीपासून सुरू केला होता.

मानवाच्या इतिहासातील प्रमुख, श्रेष्ठव अतिप्राचीन वाङ्मय म्हणून वेदांचा उल्लेख होतो. या वेदांना अनुषंगून मात्र यज्ञासाठी, यज्ञ करण्यासाठी ज्या साहित्याची, उदाहरणार्थ ब्राह्मणे, श्रौतसूत्रे इत्यादींची निर्मिती झाली त्यांना वैदिक साहित्य म्हणतात. व ते ज्या काळी निर्माण झाले त्याला वैदिक काळ म्हणतात.

बोधायनांच्या सिद्धांताची सिद्धता त्या काळी त्यांनी

कशी केली असेल याबद्दल अनेक विद्वानांनी आपापत्या परीने उत्तरे दिली आहेत. यातील एक सिद्धता खाली दिली आहे. जर्मन विद्वान ब्युर्क (Burk) यांनी सन १९०१ मध्ये हा सिद्धांत बोधायन मुर्नीस कसा सुचला असावा याबद्दल एक उलगडा, तर्क दिला आहे. त्यासाठी त्यांनी बौधायन सूत्रांचाच आधार घेतला आहे. बौधायन श्रौतसूत्रांत विटांनी बांधावयाच्या एका चौथऱ्याचे वर्णन आहे. हा चौधरा चौरस असून अआइई याचे क्षेत्रफळ चार चौरस पुरुष आहे. या चौरसाच्या चारी बाजूंचे मध्यबिंदू य.र. ल, व, आहेत.



हे मध्यबिंदू जोडून चौरस 'यरलव' मिळतो. चौरसाचे कर्ण 'यल' व 'रव 'आखले असता ते म या बिंदूत परस्परांस छेदतात.

चौरस यआरम , रइलम, लईवम, व वअयम हे समक्षेत्र चौरस असून त्यांचे प्रत्येकी क्षेत्रफळ एक चौरस पुरुष आहे. चार चौरसांनी मिळून चौरस 'अआइई 'बनला आहे असे आपल्याला म्हणता येईल.

चौरस 'यआरम 'चा 'यर' हा कर्ण आहे व चौरस 'यरलव' चा तो पायथा आहे.

चौरस यरलव =

 $\triangle$  यमर +  $\triangle$  रमल +  $\triangle$  लमव +  $\triangle$  वमय बाजू मर वर चौरस 'मरइल' व बाजू 'यम' वर चौरस 'अयमव' आहेत.

चौरस मरइल + चौरस अयमव =

△ रमल + △ रइल + △ वमय + △ अयव

 $\Delta$   $qH\bar{q} + \Delta$   $\bar{q}H\bar{q} + \Delta$   $\bar{q}H\bar{q} =$ 

△ रमल + △ रइल + △ वमय + △ अयव चौरस तेन्हा चौरस यरलव चौरस 'मरइल' चौरस 'अयलव'

बोधायन सिद्धांत वापरून जेव्हा आखणी करताना काटकोन आखावयाचा असतो तेव्हां ३,४,५ या सूत्राचा आपण उपयोग करतो. ३\* + ४\* = ५\* आता काटकोन त्रिकोणाच्या बार्जूच्या लांबी शोधण्यासाठी काही सूत्र आहे का ते पाहू. बोधायनांनी असे अनेक आकडे वेदींची आखणी करतांना दिले आहेत. त्यांचे तीन वर्ग पाडता येतात.

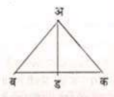
| वर्ग १  | वर्ग २   | वर्ग ३   |
|---------|----------|----------|
| 3 8 4   | 6 84 80  | १५ ३६ ३९ |
| 4 88 88 | १२ ३५ ३७ |          |
| 0 28 24 |          |          |

वर्ग १ मध्ये काटकोन त्रिकोणाच्या एका बाजूची लांबी व कर्णाची लांबी यांत फक्त एकाचा फरक आहे. वर्ग २ मध्ये दिलेल्या आकड्यात काटकोन त्रिकोणाच्या एकाबाजूची लांबी व त्याच्या कर्णाची लांबी यांत दोनाचा फरक आहे.

वर्ग १ च्या बाबतीत सूत्र मांडता येते ते असे १२ x १२ + (१२ + १२ + १) = १३ x १३ म्हणजेच १२' + २५ = १३' : , १२' + ५' = १३'

तेव्हा कोणत्याही काटकोन त्रिकोणात त्याच्या बार्जूची लांबी द्यावयाचे सर्वसाधारण सूत्र येते :

तेव्हा काटकोन त्रिकोणाच्या बाजू येतात ३७, ३५ व १२. कात्यायन मुर्नीनी या बोधायन सिद्धांताचा उपयोग समक्षेत्र अनेक चौरसांच्या बेरजेइतके क्षेत्रफळ असलेला चौरस आखण्यासाठी केला होता. समजा चौरसांच्या बाजूंची लांबी 'अ' आहे आणि अशा समक्षेत्र चौरसांची संख्या'न' आहे तर चौरस आखावयाचा की त्याचे क्षेत्रफळ नअ'' येईल. समद्विभुज △ अबक



समाहमुज 🛆 अबक मध्ये कोन 'अ' हा काटकोन आहे. या शिरोकोनातून बाजू 'बक' वर 'अड 'हा लंब टाकला. या त्रिकोणाच्या बाजूंची लांबी खालील प्रमाणे आहे.

बाजू अब = बाजू अक = 
$$\left(1 + ?\right)$$
 अ  
बाजू बक =  $\left(1 - ?\right)$ अ  $= ?$   
बाजू अडवी लांबी काढावयाची तर

$$33^{2} = 34^{2} - 43^{2} = \left( \frac{(4 - 1)}{2} 3 \right)^{2} - \left( \frac{(4 - 1)}{2} 3 \right)^{2} = 43^{2}$$

तेल्हा 'अड' लांबी इतकी बाजू असलेला चौरस आखला तर त्याचे क्षेत्रफळ 'नअ' 'असेल. येथे एक प्रश्न असा तुम्हाला विचारावासा वाटेल की ही कृती करावयाच्या ऐयजी गणिताच्या सहाय्याने समक्षेत्र चौरसांच्या क्षेत्रफळांच्या बेरजेइतके क्षेत्रफळ असलेला चौरसाची बाजू मिळवता येईल. परंतु अचूक लांबी कागदावर गणिताने न मिळविता तो जीमनीवर आखणे हे महत्त्वाचे आहे. समजा तीन चौरस आहेत ज्यांचे प्रत्येकी क्षेत्रफळ चार चौरस सें.मी. आहे. या तीन चौरसांच्या क्षेत्रफळांच्या बेरजे इतके क्षेत्रफळ असलेला चौरस आखावयाचा म्हणजे ज्याची बाजू √र र सें. मी. आहे असा चौरस आखावा लांगेल. याउलट वर दिल्याप्रमाणे त्रिकोण आखून त्याच्या लंबाच्या लांबीइतक्या लांबीची बाजू असलेला चौरस काढला तर त्यांचे क्षेत्रफळ अचूक १२ चौ. सें. मी. येईल; हा या कृतीचा फायदा आहे.

बोधायनांनी दोन या आकड्याचे अचूक वर्गमूळ दिले आहे. त्यांना दोनाचे वर्गमूळ पूर्णांकांत असणार नाही याची अर्थातच कल्पना होती. पण त्यांनी वर्गमुळाची किंमत अचूकरीत्या देण्यासाठी जे सूत्र दिले आहे ते त्यांना कसे

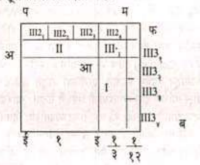
दिशा नोव्हेंबर १६/३१

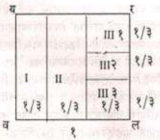
सुचले असावे त्याचा विचार करू.

बोधायनांनी दोन च्या वर्गमुळाची किंमत दिली

$$\sqrt{\frac{5}{8}} = \frac{6}{8} + \frac{3}{8} + \frac{3 \times 8}{8} - \frac{3 \times 8 \times 38}{8}$$

बिभूतिभूषण दत्त नावाच्या बंगाली संशोधकांनी या सुत्राचा उलगडा दिला आहे.





चौरस 'अआइई 'व चौरस 'यत्लव' हें समक्षेत्र आहेत. समजा त्यांच्या बाजूंची लांबी १ आहे. आकृतीत दाखिवल्याप्रमाणे चौरस 'यरलव' चे उभे तीन सारखे भाग पाडले. त्यातील तिसऱ्या भागाचे आडल्या रेघांनी पुन्हा तीन भाग पाडले. चौरस 'यरलव' चे भाग 1, 11, 111, हे आकृतीत दाखिवल्याप्रमाणे चौरस 'अआइई' भोवती ठेवले. चौरस 1112 व 1113 यांचे प्रत्येकी चार उभे भाग पाडले ते पुन्हा आकृतीत दाखिवल्याप्रमाणे चौरस अआइईच्या वाढलेल्या बाजूंवर ठेवले. चौरस पूर्ण होण्यासाठी लहानसा चौरस म त्यात घातला. नवीन तयार झालेला चौरसाच्या (चौरसपफबईच्या) बाजूंचीलांबीयेते = १ + १ ... मात्र चौरसाचे क्षेत्रफळ मूळ चौरसाच्या

(चौरस यरलवच्या) दुप्पट होण्यासाठी चौरस म चे क्षेत्रफळ वजा करावयास हवे. चौरस म चे क्षेत्रफळ आहे (११) १ समजा चौरस मच्या क्षेत्रफळाइतके एकूण क्षेत्रफळ असलेल्या दोन लांबट पट्टया चौरस पफबई मधून काढून टाकल्या. या पट्ट्यांची लांबी आहे १ + १ त्यांची रुंदी क्ष समजू १२

$$\therefore \ \, \dot{s} \, \, \dot{g} \, \left( \, \dot{s} \, + \frac{3}{\dot{\delta}} \, + \frac{\dot{\delta} \, \dot{s}}{\dot{\delta}} \, \, \right) \, - \, \, \dot{g}_{\dot{s}} = \left( \, \frac{\dot{\delta} \, \dot{s}}{\dot{\delta}} \right)_{\dot{s}}$$

क्ष' ही फार लहान संख्या म्हणून सोडून देऊ.

$$\therefore \ \text{st} = \left(\frac{\delta 5}{\delta}\right)_{\delta} \times \frac{\delta 6}{\delta 5} \times \frac{5}{\delta} = \frac{\delta 5}{\delta} \times \frac{5}{\delta} \times \frac{5}{\delta}$$

$$\therefore \ \text{st} = \left(\frac{\delta 5}{\delta}\right)_{\delta} \times \frac{\delta 6}{\delta} \times \frac{5}{\delta} \times \frac{$$

चौरस पफबई चे क्षेत्रफळ २ आहे.

$$\therefore \ \ \xi = \ \ \xi + \frac{3}{\xi} + \frac{5}{\xi} - \frac{\xi \times 38}{\xi}$$

$$\therefore \ \ \ \, 5 \ = \ \ \ \, \xi + \frac{3}{\delta} + \frac{3 \times \lambda}{\delta} \ - \ \frac{3 \times \lambda \times 3\lambda}{\delta}$$

अनेक विद्वानांनी या सूत्राचा उलगडा करावयाचा प्रयत्न केला आहे. परंतु वर दिलेला उलगडा हा बोधायनांनी २ ची किंमत ज्या रीतीने काढली असेल त्याच्याशी सर्वाधिक मिळताजुळता असावा असे वाटते.

दुसरी एक पद्धत माहिती आहे, पण त्यासाठी Tannerey's R-Process माहिती असावयास हवी आणि ही पद्धती बोधायनांना माहिती होती की नाही हे आज समजणे अवघड आहे. पण ही पद्धती त्यांना सुचणे सहज शक्य आहे असे समजून त्या पद्धतीनुसार या सूत्राचा उलगडा केलेला आहे. आपस्तंब श्रीतसूत्रांत १ '/ चा वर्ग २ '/ असतो. असे सूत्र दिले आहे. हे येथे लक्षात ठेवावयास हवे. टॅनरीच्या पद्धतीची माहिती असल्याशिवाय हा वर्ग देणे, अशक्य आहे. तेव्हा श्रीतसूत्रकारांना ही पद्धत माहिती असावी असे म्हणण्यास जागा आहे. टॅनरीच्या पद्धतीप्रमाणे

दिशा नोव्हेंबर ९६/३३

### दिवंगत व्यक्तींकड्न संप्रेषण : एक नमुनेदार प्रयोग श्री. वसंत वि. अकोलकर

व्यक्तीच्या मरणोत्तर अस्तित्वाचा प्रश्न बहुधा सर्वांच्याच मनात असतो. या प्रश्नाच्या बाबतीत अनेक अभ्यासकांनी अस्तिपक्षी स्वरूपाचे विविध पुरावे प्रस्तुत केलेले आहेत. त्या पुराव्यांची साधक-बाधक समीक्षाही झालेली आहे. तरीही अद्यापि हा प्रश्न अनिर्णितच गणला जातो. मरणोत्तर अस्तित्वाच्या बाजूने सामान्यतः पुरावा दिला जातो तो असा की, काही व्यक्तींच्या तंद्रावस्थेत (Trance) अथवा कथी कथी जागृत अवस्थेत देखील त्यांच्या तोंड्न संप्रेषणे येतात.

मृतारम्यांशी संपर्क साधणाऱ्या म्हणजेच 'माध्यमांच्या' संपर्क - बैठकांमध्ये (Seances) सामान्यतः माध्यमाच्या समोर दुसरी व्यक्ती बसते, माध्यमांच्या तों हून येणाऱ्या गोष्टी ऐकते व त्यापैकी कोणत्या गोष्टी स्वतःच्या बाबतीत लागू आहेत ते लगेच सांगते अथवा बैठक संपल्यानंतर सांगते.

अशा प्रकारच्या 'संपर्क बैठकां' च्या बाबतीत काही प्रश्न व शंका उपस्थित करण्यात येत असतात. माध्यमासमोर बसलेली व्यक्ती माध्यमाच्या माहितीची असेल तर ? तिच्या दिवंगत आमेष्टांविषयीची माहितीचा माध्यमास असण्याचा संभव असेल की नाही? माध्यमाच्या मनात साठल्या गेलेल्या विपुल माहितीच्या आधारे माध्यम विधाने करीत असेल काय ? माध्यम व त्याच्या संमुख बसलेली व्यक्ती या उभयतांमध्ये 'विचार - संक्रमण' (Telepathy) झाल्यामुळे उपस्थित व्यक्तीला ठाऊक असलेली माहिती, माध्यमाच्या मनात येत असेल काय ? माध्यमाच्या द्वारा आलेली विधाने उपस्थित व्यक्तीच्या संबंधात खरी निधणे हा केवळ योगायोग का म्हणू नये ? इत्यादी.

वरील प्रश्नांना व शंकांना वाव राहणार नाही असा व सैद्धांतिक दृष्ट्या महत्त्वाचा एक नमुनेदार प्रयोग हॅफस्टीन नामक माध्यमाच्या बाबतीत American Society for Psychical Research [ASPR] NewYork च्या प्रयोगशाळेत १५ ऑगस्ट १९७२ रोजी करण्यात आला. तत्पूर्वी , Iceland मध्ये रेजाविक आकाशवाणी केंद्रात काम करणारे श्रीयुत हॅफस्टीन (Hasteinn) या माध्यमाच्या , Iceland मध्ये अनेक बैठका तेथील Society for Psychical Research ने घेतल्या होत्या व अहवाल प्रसिद्ध केले होते. १९४६ ते १९६८ या कालावधीत हॅफस्टीनविषयी कित्येक ग्रंथ देखील प्रसिद्ध झालेले होते. हॅफस्टीन कथी तंद्रावस्थेत जातात व त्या वेळी त्यांचे नियंत्रक (Controls) तसेच अन्य मृतात्मे हॅफस्टीन यांच्या माध्यमातून संप्रेषण करतात. एरवीच्या जागृत अवस्थेत देखील त्यांच्या द्वारा मृतात्म्यांची संप्रेषणे येतात. त्यांच्या म्हणण्याप्रमाणे, त्यांच्या पुढे बसलेल्या व्यक्तीच्या भोवती त्यांना दिवंगत व्यक्ती 'दिसतात' व त्या दिवंगतांचे स्पष्ट व मविस्तर वर्णन त्यांना देता येते. इतकेच नव्हे तर त्यांना दिसणारे दिवंगत आपापली नावे, इहलोकी वास्तव्य असलेल्या गावांची नावे, आपापल्या घरांची नावे तसेच इतर काही दिवंगतांची नावे सांगतात. हफस्टीनच्या समोर बसलेल्या व्यक्तीच्या मागच्या दोन पिढ्यांतील व्यक्तींविषयी व त्यांच्याशी त्यावेळी परिचित असलेल्या व्यक्तीविषयी सांगतात. पूर्वीच्या पिढ्यांतील अशा दिवंगत व्यक्ती बैठकीत बसलेल्या व्यक्तीला ठाऊकही नसतात. परंतु त्या खरोखरीच होऊन गेल्या होत्या व त्यांनी संप्रेषित केलेली माहिती खरी होती असे तपासांती आढळून आले आहे. हॅफस्टीन यांच्या बैठकांमध्ये कधीकधी अनपेक्षितपणे एखाद्या दिवंगताने डोकावणे (Drop in) व जराशा नाख्षीने का होईना स्वतःची माहिती देणे (व ती खरी ठरणे) असा प्रकारही घडलेला

हॅफस्टीन अमेरिकेस गेले होते. या संघीचा फायदा पेऊन डॉ. इयान स्टीवन्सन व ई. हराल्डस्सन यांनी प्रयोग बैठक आयोजिली. आइसलंडमधून न्यूयॉर्क येथे नुकत्याच आलेल्या तरुणतरुणींची नावे प्रयोगकत्यांनी मिळविली. प्रयोग-बैठकीसाठी येण्याची ज्यांनी तयारी दर्शविली त्यांच्यापैकी पहिल्या दहा जणांना निवडण्यात आले. या दहा व्यक्ती प्रयोगकत्यांच्या मुळीच ओळखीच्या नव्हत्या. त्यांची नावे हॅफस्टीन यांनाही सांगण्यात आली नव्हती व त्यांच्यापैकी कोणीही हॅफस्टीन यांच्या ओळखीचे नव्हते.

१५ ऑगस्ट १९७२ च्या दुपारी त्या दहा व्यक्ती ASPR च्या तळमजल्यावर ग्रंथालयात जमल्या, पहिल्या मजल्यावरील प्रयोगकक्षाच्या मध्यभागी पारदर्शक नसलेला जाड पडदा वरपासून जिमनीपर्यंत टांगला होता. हॅराल्डस्सन यांनी पाचव्या मजल्यावरून हॅफस्टीन यांना खाली आणले बते दोघे पहुद्याच्या पलीकहे बसले. त्यानंतर हॉ. स्टीवन्सन यांनी ग्रंथालयातून एकावेळेस एका व्यक्तीस आण्न पडद्याच्या अलीकडे बसविले. हॅफस्टीनचा एकही शब्द त्या व्यक्तीला ऐकु येऊ नये म्हणून तिचे दोन्ही कान ear phone च्या प्लगनी बंद केले व मोझार्ट या संगीतकाराची ध्वनिमुद्रित फीत चाल् केली. पडद्यापलीकडे हॅराल्डस्सन हे हॅफस्टीन जे बोलत ते ध्वनिमुद्रित करीत . एका व्यक्तीची बैठक संपली की ती घरी निघृन जाई व दुसऱ्या व्यक्तीस प्रयोगकक्षात आणून पहच्चाअलीकडे बसविले जाई. इअरफोनचे प्लग सैल केले जात नाहीत यावर स्टीवन्सन नजर ठेवून होते.

प्रत्येक व्यक्तीगणिक एक या प्रमाणे एकूण दहा ध्विनमुद्रित टिपणे झाली. काही दिवसांनी ती अलग अलग लिहून काढून प्रत्येक टिपणाच्या दहा प्रती करण्यात आल्या व सरमिसळ केलेला एकेक संच त्या १० व्यक्तींना देण्यात आला. प्रत्येक जणाने त्यातील कोणते टिपण स्वतःला किती प्रमाणात लागू पडते हे पाहून त्या टिपणांना क्रमांक दिले. टिपणांमध्ये ज्या दिवंगतांची नावे व वर्णन होती त्यांच्याशी स्वतःचा काही संबंध लागत होता काय या विषयीही प्रत्येक व्यक्तीने सांगितले.

पहिलाक्रमांक दिला गेलेली चार टिपणे आढळली. दोन टिपणे अशी निघाली की त्यांना दोन व्यक्तींनी दुसरा क्रमांक दिला होता.

हंफस्टीन यांच्याप्रत्येक टिपणामध्ये ४/५ दिवंगतांचे उद्धेख होते. त्यापैकी एका टिपणात तर ८ मृतांचा निर्देश होता. त्या सर्व दिवंगतांनी स्वतःचे संपूर्ण नाव सांगितले होते. काही टिपणांमध्ये हंफस्टीन यांनी त्यांना 'दिसत' असलेल्या दिवंगतांच्या चेहरेपट्टीचे व शरीरांचे वर्णन; त्यांच्या मृत्यूचे कारण, तसेच त्यांच्या नातेवाइकांची नावे

वगैरे माहितो दिली होती, व ती बरोबर असल्याचे तपासांती निष्पन्न झाले.

हॅफस्टीन यांच्या पुढील पडह्मापलीकडे एका नंतर एक याप्रमाणे बसविलेल्या त्या १० जणांपैकी काही जणांनी, त्यांच्या बावतीतल्या टिपणात उल्लेख झालेले दिवंगत त्यांच्या माहितीचे नव्हते असे सांगितले. म्हणून ती टिपणे घेऊन हॅरॉल्डस्सन आईसलंडला गेले व त्या व्यक्तींच्या नातेवाइकांना भेटले. टिपणांतील माहिती बरोबर असल्याचे आढळले. पुढील उदाहरणांवरून ही गोष्ट स्पष्ट होईल ;

कुमारी E नामक तरुण मुलगी हॅफस्टीनसमोर पडद्याआड बसली असताना ते बोलत गेले ते असे :

" एक पन्नाशीचा इसम येतो आहे. त्याची उंची मध्यम आहे. खाँदे हंद व बांधा मजबूत आहे. तो शांत परंतु निश्चयी वृत्तीचा आहे. तो सांगतो आहे 'माझे नाव धोरद्दर धोरस्टीन्स्सन आहे'. ह्या इसमाबरोबर एक वृद्ध स्त्री येते आहे. गुड्डजोर्ग (Gudbjorg) ... या दोघांना पडद्याआड बसलेली व्यक्ती तिच्या लहानपणापासून माहीत आहे. थोरड्र अचानक मरण पावला. ... एक तिसरा माणुसही इथे आहे. तोही या व्यक्तीस ओळखतो. तो सरासरी उंचीचा आहे. सहपातळ आहे. त्याचा चेहरा उभट आहे. गुणलागुर जोन्सन (GunnLagur) हे स्वतःचे नाव तो सांगतो आहे. (हं बोलता बोलता हफस्टीन म्हणाले ) 'मला गुदमरल्यासारखे होत आहे... होय, या माणसाच्या श्वासनलिकेत काही तरी झाले व तो मृत्यू पावला ... या सडपातळ माणसावरोवर दोन वयस्कर व्यक्ती , एक वृद्ध स्त्री व एक पुरुष येत आहेत. ह्या सडपातळ इसमाचे ते आईवडील आहेत. त्यांच्या घराचे नाव 'ब्रदर्स पार्ट' आहे, ते घररेजाविक नजीकच्या छोट्या गावात आहे. आणि त्या घरात बोन (Jon) रहात होता असे ते सांगत आहेत."

वरील टिपणातील कोणाही व्यक्तीस कुमारी E ओळखू शकली नाही. हॅराल्डस्सन यांनी आइसलँडला जाऊन ते टिपण E च्या आईवडिलांना दाखविले. त्यांनी व कुटुंबातील इतरांनी 'धोरडूर धोरस्टीन' हे नाव व 'गुड्ब्जोर्ग' है त्याच्या आईचे नाव तत्काळ ओळखले. धोरडूर हा खरोखरच मध्यम उंचीचा व मजबूत बांध्याचा होता व आईसह रेजाविक जवळील Patreksfjordur या गावी रहात असे. त्याने कुमारी E च्या आजोबांच्या बहिणीशी लग्न केले होते. त्याची नाव बुडून तो १९४८ मध्ये मरण पावला होता. त्याची आई गुड्ब्बोर्ग वयाच्या ९३ व्या वर्षी १९४३ मध्ये वारली होती. कुमारी E चे वडील गुणलागूर जोन्सन व त्याचे वडील जोन ही नावे ओळखू शकले नाही. परंतु हॅराल्डस्सन यांना रेजाविकच्या समुद्र किनारपट्टीवर 'ब्रदर्स पार्ट ' या नावाची दोन घरे सापडली. त्यांपैकी एक घर Akrancs खेड्यात आहे. त्या घरात गुणलागूर रहात असे व तो १९६२ मध्ये वारला ही माहिती मिळाली. रेजाविक येथे त्याच्या भावाचाही तपास लागला व त्याने सांगितले की गुणलागूरच्या घशात अन्नाचा घस अडकल्यामुळे श्वास कोंडला जाऊन त्याचा मृत्यू झाला होता. गुणलागूर व कु. E च्या आजोबांची ओळख होती.

ऍफस्टीनसमोर पडद्याआड एका तरुण महिलेस बसविले होते. तिने एका रशियन तरुणाशी विवाह केला होता. तिच्यासंबंधीच्या टिपणात दिवंगत झालेल्या काही रशियनांची व काही अन्यभाषिक दिवंगतांची नावे होती. या तरुणीस ही नावे ओळखीची वाटेनात. परंतु आइसलंडमच्ये तिच्या आईवडिलांना ते टिपण दाखवले तेव्हा रशियन नसलेले दिवंगत त्यांच्या ओळखीचे निघाले.

पडद्याआड बसविलेल्या दुसऱ्या एका तरुणीच्या संबंधात असलेल्या टिपणात नामनिर्दिष्ट झालेले दिवंगत तिला ठाऊक नव्हते. परंतु तिच्या कुटुंबियांच्या परिचयाचे होते असे तपासांती निष्यत्र झाले.

☼ पडद्याआड बसिवलेल्या एका व्यक्तीने तिजविषयी आलेल्या टिपणात आलेले एका दिवंगताचे संपूर्णनाव परिचित असल्याचे सांगितले. त्याच टिपणामध्ये ज्या आणखी एका दिवंगताचा नामोझेख होता तो दिवंगत मात्र ह्या व्यक्तीला बिलकूल माहीत नव्हता. परंतु तपासांती आढळले की तो पहिल्या दिवंगताचा सहकारी होता आणि त्या दोघांचा मृत्यू एकाच अपपातात झाला होता.

एका टिपणामध्ये दोन दिवंगतांचा उहुेख होता. त्या टिपणाशी संबंधित असलेला तरुण त्या दोघांनाही ओळखत नव्हता. परंतु तपासांती असे आढळलेकी ते दोन्ही दिवंगत त्या तरुणाच्या मेव्हण्याच्या ओळखीचे होते, व नुकतेच निधन पावले होते. त्यांपैकी एकजण त्या मेव्हण्याबरोबर काम करीत असे व दुसऱ्या इसमाच्या मृत्यूनंतर त्याच्या जमीनजुमल्याची व्यवस्था या मेव्हण्याने लावून दिलेली होती. त्या तरुणास बिलकूल माहीत नसलेल्या दिवंगतांचा उद्घेख हॅफस्टीन यांनी केला ही गोष्ट महत्त्वाची आहे कारण त्या तरुणाच्या स्मृती अथवा विचार हॅफस्टीन यांच्या मनात संक्रमित झाले असतील (टेलेपथी) हे स्पष्टीकरण गैरलागू ठरते.

पडद्याआड बसलेल्या व्यक्तीचे नाव हॅफस्टीन यांना सांगितलेले नव्हते व त्यांच्या दृष्टीसही ती व्यक्ती पडत नव्हती. त्यामुळे त्या व्यक्तीच्या कुटुंबातील दिवंगत झालेल्यांची माहिती हॅफस्टीन यांना आठवली असेल असे कोणास म्हणता येणार नाही.

टिपणामध्ये आलेली दिवंगतांची नावे, गावे, घरे व त्यांचे मृत्यू इत्यादी माहिती वस्तुस्थितीशी तंतोतंत जुळली हा केवळ योगायोग होय असे काही लोक म्हणतील. परंत दहापैकी दहा टिपणांचा योगायोगाने वस्तुस्थितीशी मेळ बस् शकतो असे म्हणणे म्हणजे 'योगायोग' ही कल्पना भलतीच ताणणे होय. हॅफस्टीन यांच्या (व त्यांच्यासारख्या इतर व्यक्तींच्या ) माध्यमांच्या (mediums) बाबतीत विचारार्ह अशा दोनच उपपत्ती उरतात. अशा 'माध्यमां' च्या मनः चर्क्षना दिवंगत व्यक्ती खरोखरच दिसतात व त्या स्वतःविषयी सांगतात ही एक शक्यता. दुसरी शक्यता म्हणजे अशा 'माध्यमां' ना अतींद्रियरीत्या भूतकालातील व्यक्तीविषयी ज्ञान (ESP) होत असेल, तरीपण दृष्टीआड बसलेल्या व्यक्तीशी ज्यांचा संबंध पोहोचतो नेमके तेच दिवंगत हॅफस्टीनसारख्या माध्यमांच्या मनःचक्षुंपढे का यावेत हा प्रश्न उरतोच. हॅफस्टीन यांचा स्वतःचा अनुभव असा आहे की काही वेळा अनेक दिवंगतांचा घोळका जमतो. तसेच काही दिवंगत रेंगाळत राहतात त्यामुळे माध्यमाच्या मनात गोंधळ होतो. हा अनुभव ध्यानी घेता माध्यमासमोर पडद्याआड बसवलेल्या व्यक्तीची बैठक आटोपल्यानंतर काही वेळ जाऊ देणे व मग दुसऱ्या व्यक्तीस आणून बसवणे ही पद्धत चांगली.

### महाविद्यालय वार्ता

### महिनाभरातील घडामोडी

श्री. मोहन पाठक

उशिरा सुरू झालेले अकरावीचे वर्ग व त्यामुळे कघी एकदाचं कॉलेज चालू होतंय याची वाट पाहणारी नवीन चेह-यांची उत्सुक मुलं यांची वर्दळ तर सुरू झाली. साहजिकच कैटीन उत्साहाने भरलेल्या मित्रमैत्रिणींच्या घोळक्यांमुळे हाऊसफुल व्हायला सुरुवात झाली. एकांकिका स्मर्थांचे दिवस असल्याने महाविद्यालयातील नाटकवाल्या गुपची सभागृहात तालमींसाठी रंगाळणारी गर्दी वाढू लागली. वक्तृत्व, कथाकथनादी स्पर्धांच्या सूचनांनी, आवाहन-पत्रांनी सूचनाफलकांवर गर्दी सुरू केली आणि पाहता पाहता फर्स्ट टर्म संपायलाही आली. केटीच्या परीक्षा, टर्मिनल यामुळे ग्रंथालयांचे उंबरठे झिजायला सुरुवात झाली. या पार्श्वभूमीवर पाच सप्टेंबर ते पंपरा ऑक्टोबरच्या कालखंडाची ही खबरबात-

#### कला वाणिज्य महाविद्यालय

पाच सप्टेंबरला महाविद्यालयात दोन 'दिन' साबरे झाले. त्यातला पहिला म्हणजे शिक्षक- दिन. खरे तर हा दिवस विद्या प्रसारक मंडळ या आमच्या संस्थेने एकत्रितपणे करावा असे आपले मला वाटते. सर्व घटकसंस्थातील अध्यापक अध्यापकेतर यांच्यासाठी मोठा आणि भारदस्त कार्यक्रम झाला तर ... हा विचार माझ्या मनात नेहमी येतो. तर कला वाणिज्य महाविद्यालयातील शिक्षक -दिनाबद्दल.



या दिनानिमित्ताने अर्थशास्त्र विभागातले प्रा. धोपेहरकर यांचा विशेष गौरव केला गेला. मुंबई विद्यापीठाच्या अर्थशास्त्रविभागाचे डॉ. एम्. जे. एम्. रावयांच्या मार्गदर्शनाखाली

संशोधन करून त्यांनी "डेंव्हलपमेंट प्रोसेस अंड पॅटर्न्स अ कंपॅरेटिव्ह स्टडीं " हा प्रबंध सिद्ध केला. याबद्दल त्यांना मुंबई विद्यापीठाची पीएच्.डी. मिळाली. अभिनंदनीय, अभिमानास्पद अशा या घटनेबद्दल त्यांचा हा हार्दिक गौरव होता. त्यांनी आपल्या संशोधनाची माहिती यावेळी दिली. बानंतर विविध सांस्कृतिक कार्यक्रम प्राध्यापकांनी सादर केले. प्रा. डी. एस्. व प्रा. वाय्. बी या भिडेद्वयांने सादर केलेल्या कविता, घरगुती प्रसंगांवर आधारित असे प्रा. सौ. रोझ, प्रा. राणी बाजपेयी व रूपाली वाळुंजकर यांनी सादर केलेले किस्से, प्रा. अनिल भावड यांनी सांगितलेले जोक्स यांमुळे मनोरंजनाच्या या कार्यक्रमात रंगत आली. प्रा. बच्छाव यांनी भराठी गझला सादर केल्या.

या अनौपचारिक कार्यक्रमाआधी याच दिवशी संपन्न झालेला दुसरा 'दिन' म्हणजे सद्भावना दिन. यात राष्ट्रीय सेवायोजना, राष्ट्रीय छात्र सेना यांमधील विद्यार्थ्यांची गीते व नृत्ये झाली. प्रा. वाय्. बी. भिडे व विद्यार्थी केशव पाटणकर यांनी सद्भावनेसंबंधात विचार व्यक्त केले. या समारंभाचे खास अंग म्हणजे 'छत्रपती पुरस्कार' मिळविणाऱ्या पाच जुन्या विद्यार्थ्यांचा झालेला गौरव. यात क्लारिन मेंझिस व शिव् जॉर्ज (बास्केट बॉल), मीनल सावंत (कबड़ी), अनुजा तरे (नेमबाजी) व नगरसेवक श्री. कृष्णकुमार कोळी (खो खो मधील संयोजनकौशल्य) यांचा समावेश होता.

#### सर्पेपदर्शन

साप महात्वा की सर्वानाच विलक्षण कुतूहल असते.
महाविद्यालयातील निसर्ग -मंडळाने या दृष्टीने सात
सर्पेंबर रोजी सर्प मित्र संघटनेचे कैलास दरोळे यांच्या
सर्पप्रदर्शनाचे सभागृहात आयोजन केले. तीन रुपये असे
नाममात्र प्रवेशशुल्क होते. या निमित्ताने काही
चित्रपारदर्शिकांचाही कार्यक्रमझाला. प्रदर्शनास मिळालेला
प्रतिसाद अतिशय उत्साहवर्षक होता.

लागोपाठ झालेल्या पुढील कार्यक्रमांत 'महिलांकरिता व्यवसाय मार्गदर्शन' या कार्यक्रमाचा समावेश होता. राष्ट्रीय सेवा योजनेअंतर्गत झालेल्या या प्रॉक्टर अंड गैंबलच्या कार्यक्रमास सुमारे दोनशे विद्यार्थिनी उपस्थित होत्या.

आंतरमहाविद्यालयीन एकांकिका स्पर्धेत 'बंध है नात्यांचे' ही एकांकिका विद्यार्थ्यांनी सादर केली. पहिल्या फेरीत एकांकिकेस तृतीय पारितोधिक, धनंजय कुलकर्णी व गीता भावसार यांना अभिनयाचे प्रथम पारितोषिक तर अनुया मुर्डेश्वरला उत्तेजनार्थ पारितोषिक मिळाले.

#### पश्पक्ष्यांची भाषा

मराठी वाश्चय मंडळाने या विषयावर आयोजित केलेले डोंबिवलीचे श्री. बाळ बेंडखळे यांचे व्याख्यान अतिशय उद्घेखनीय होते. बेगळा व उत्सुकता बाढवणारा असा विषय असल्याने कार्यक्रमाला भरपूर गर्दी होती. आपण अनुभवलेले पशुपक्ष्यांचे संवेदनाविश्व श्री. बाळ बेंडखळे यांनी अतिशय प्रभावीपणे आपल्या व्याख्यानातून साकार केले.

या सर्व कार्यक्रमांना प्राचार्य स.वा. गोखले, उपप्राचार्य प्रकाश शिंदे व वि.गो. नंद यांचे मार्गदर्शन लाभले होते.

#### बॅडमिंटन मधील यश

महाविद्यालयाच्या मयूर घाटणेकर व संपदा शेट्टी या बॅडिमेंटन जोडीने महाविद्यालयाच्या परंपरेत लक्षणीय भर टाकली. अलीकडेच संपन्न झालेल्या आंतर महाविद्यालयीन स्पर्धेत त्यांना विद्यापीठाचे सुवर्णपदक मिळाले. अत्यंत चुरशीच्या ठरलेल्या या बॅडिमेंटन सामन्यात संपदाने निकराची झुंज दिली तर मयूरला मात्र पहिल्या फेरीत माघार घेतल्यानंतर जबरदस्त झुंज द्यांची लागली. अंतिम फेरीत मात्र त्यांनी प्रतिस्पर्धी खेळाडूंना नामोहरम केले.

बॅडिमिंटन मार्गदर्शक श्री. वाड यांच्या प्रयत्नांना मिळालेले हे यश आहे.

#### बांदोडकर महाविद्यालयातील खबरबात

अकराबीतील विद्यार्थ्यांचे परंपरागत पद्धतीने माहितीपूर्ण व्याख्यानाने स्वागत करण्याचा छोटासा, अनौपचारिक कार्यक्रम झाला. प्राचार्य सी. जी. पाटील यांनी विद्यार्थ्यांचे स्वागत करून त्यांना सर्व माहिती दिली. कनिष्ठ महाविद्यालय प्रमुख प्रा. दीक्षित सर व उपप्राचार्य सी. म. सारंग, प्रा. अत्तरदे व इतर सहकारी शिक्षक या कार्यक्रमास उपस्थित होते. त्यांनीही विद्यार्थ्यांना मार्गदर्शन केले.

बारावीत शिकणाऱ्या सीमा बोराडेने ज्युडो कराटेमध्ये अतुलनीय अशा यशाचे टप्पे पार केले. राज्यस्तरीय कराटे स्पर्धेत 'ओपन वेट' या गटात तिला सुवर्णपदक मिळाले, ४५ किलोखालील स्पर्धेत रौप्यपदक मिळाले तर जिल्हास्तरीय आंतर किनष्ठ महाविद्यालयीन ज्युडो स्पर्धेत तिने प्रथम क्रमांकाचा मान पटकावला. सीमाची या क्षेत्रातील प्रगती अत्यंत स्पृहणीय आहे कारण नंतर लगेच नाशिकला झालेल्या विभागीय स्तरावरील स्पर्धेत ४५ किलोखालील गटात तिने सुवर्ण पदक मिळवले व आता तिची निवड आंतरविभागीय स्पर्धांसाठी झाली अस्न २५ ते २८ ऑक्टोबरच्या सुमारास ती अकोल्याला

जाणार आहे.



बांदोडकर विज्ञान महाविद्यालयाचे उपप्राचार्य म्हणून अलीकडेच ने मणूक झालेले रसायन शास्त्र विभागाचे प्रमुख व ज्येष्ठ प्राध्यापक सी. म. सारंग

यांना मुंबई विद्यापीठाची पीएच. डी. पदवी मिळाली. सारंगसरांनी सॉलिड स्टेट केमिस्ट्रीच्या क्षेत्रात महत्त्वपूर्ण योगदान करू शकेल असा विषय संशोधनासाठी निवडला होता. 'स्टडींज इन मिक्स्ड मेट्रल ऑक्साइड सिस्टिम्स' हा त्यांचा विषय होता व याकरिता मुंबईच्या इन्स्टिट्यूट ऑफ सायन्स चे डी. व्ही. एस. दर्शने यांच्या मार्गदर्शनाखाली त्यांनी संशोधन केले होते.

बांदोडकर विज्ञानमहाविद्यालयातील वनस्पतिशास्त्र विभागाचे प्रमुख डाँ. ग. त्रिं. दाभाडे यांना एक ऑक्टोबर ९६ रोजी ठाणे महानगरपालिकेतर्फे 'महापौर पुरस्कार' देऊन गौरविण्यात आले. दाभाडेसराचे हार्दिक अभिनंदन. खंडाळा व महाबळेश्वर परिसरात आढळणारे शेवाळे (Mosses) व त्यांचे पर्यावरणावरील संतुलन या विषयावर डाँ. दाभाडे यांनी १९७५ साली जे संशोधन केले त्यासंबंधात हा पुरस्कार आहे. गेली २५ वर्षे शेवाळे हा त्यांच्या संशोधनाचा विषय आहे. डाँ. दाभाडे पीएच. डाँ. चे मार्गदर्शक असून आजवर त्यांच्या १२ विद्यार्थ्यांना पीएच.डी. पदवी मिळाली आहे.

अमळनेर येथे झालेल्या विद्यार्थी परिषदेच्या विद्यार्थी

संमेलनात महाविद्यालयातून संयुजा तर्फे मिलिंद भलगे व आविष्कार भोईर यांनी महाविद्यालयाचे प्रतिनिधित्व केले.

#### शाळेतला शिक्षक - दिन

शिक्षक-दिनानिमित्ताने शाळेमध्ये विद्याप्रसारक मंडळातर्फे शिक्षक दिनाचा सोहळा संपन्न झाला, याप्रसंगी २०० शिक्षकशिक्षकेतर कर्मचारी उपस्थित होते.



विधाप्रसारक मंडळाचे कार्यवाह श्री. अ. घों. रिट्सू यांनी स्वागतपर भाषण केले. या कार्यक्रमास उपस्थित असणारे विख्यात उद्योगपती श्री. अरुण आठल्ये यांचा परिचय डॉ. बेडेकर विद्यामंदिर चे माजी मुख्याच्यापक श्री. अशोक चिटणीस यांनी करून दिला. याप्रसंगी आनंदीबाई जोशी विद्यालयातील शिक्षिका सौ. स्नेहल फाटक व सौ. हरदीप कौर यांचा दहा वर्षे सेवा झाल्याबदल, व बिल्हास्तरीय आदर्श शिक्षक पुरस्कार मिळाल्याबदल डॉ. बेडेकर विद्यामंदिरच्या सौ. विजया कानडे यांचा गौरव करण्यात आला. श्री. अरुण आठल्ये यांच्या डॉ. राष्ट्रपतींच्या जीवनसंदर्भातील उपयुक्त भाषणानंतर, समारंभाच्या अध्यक्षस्थानी असणारे संस्थेचे अध्यक्ष डॉ. वा.ना. बेडेकर यांचे अध्यक्षीय भाषण झाले.

विद्याप्रसारक मंडळाचे कार्याच्यक श्री. श्री. वि. करंदीकर यांच्या आभारप्रदर्शनानंतर सी. वीणा जोशी यांनी पसायदान सादर केले. डॉ. बेडेकर विद्यामंदिरच्या माध्य. विभागातील सी. केळकर बाईंनी कार्यक्रमाचे सूत्रसंचालन केले.

#### सौ. आनंदीबाई जोशी विद्यालयाचे नेत्रदीपक यश

अलीकडेंच कुमार कला कें द्राची ३२ वी आंतरशालेय एकांकिका स्पर्धा संपन्न झाली. त्यात आपल्या सौ. आनंदीबाई जोशी विद्यालयाने दणदणीत यश मिळविले.

शाळेच्या पूर्वप्राथमिक विभागाने सादर केलेली 'हिमगौरी आणि सात बुटके' ही एकांकिका सर्वप्रथम आली. ऋचा टिपणीस हिला सर्वोत्कृष्ट अभिनेत्रीचे पारितोषिक तर सौ. विशाखा देशपांडे यांना सर्वोत्कृष्ट दिग्दर्शनाचे पारितोषिक मिळाले. माध्यमिक विभागाची 'परि मन आभाळा एवढं' ही एकांकिका सर्वोत्कृष्ट ठरली तर सौ. अपणां भोळे यांना सर्वोत्कृष्ट लेखनाचे व सौ. मनीषा साळी यांना सर्वोत्कृष्ट दिग्दर्शनाचे पारितोषिक मिळाले.



शिक्षक विभाग - मन होवो ज्वालाग्राही

कलाकार डावीकडून - विशाखा देशपांडे, शिल्पा भांगले, मनाली देवधर, मनीषा साळी,

मध्यभागी - वृषाली नारगोळकर

शिक्षकांनी सादर केलेल्या 'मन होवो ज्वालाग्राही' या एकांकिकेस सर्वप्रधम एकांकिकेचा पुरस्कार मिळाला. सी. अपर्णा भोळे यांचा अभिनय सर्वोत्कृष्ट ठरला तर सर्वोत्कृष्ट लेखिका व दिग्दर्शिका म्हणून सी. सुमेधा कुलकर्णी यांना पारितोषिक मिळाले. सी. मनाली देवधर व कुमारी वृषाली नारगोळकर यांना अभिनयाची विशेष प्रशस्तिपत्रके मिळाली.

या सर्व एकांकिकांकरिता श्री. संजय बोरकर सौ. हर्षदा बोरकर यांचे विशेष साहाय्य शाळेला झाले. मुख्याध्यापिका सौ. कालिंदी कोल्हटकर यांनी सर्वांचे खास अभिनंदन केले आहे. पान क. २३ वरुन

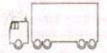
#### British Policies & Indian Culture

is not a religion confined to one book and one prophet. It neither depends for its protection on any individual sect or nation, nor it vows to protect any sect or nation, The principles of Hindu *Dharma* are not different in any way from human experiences. These principles are eternal.

The problem is that the Hindu *Dharma* can never be effaced. It is we who may get effaced, if we do not take shelter of these eternal principles for our own protection and identity. And for the same identity and protection we have to see that our history and our values are not distorted.

These articles of Shree Jeevan Kulkarni should not only kindle interest in the past but also lead the reader to right thinking and action.

#### With Best Complimenta's From



#### M/s. PRAGATI TRANSPORT COMPANY

K-4, Sitaram Bldg., Palton Road, Mumbal - 400 001. Tel. No.: 3446021/344 5583

"PRAGATI" WHEELS OF PROGRESS

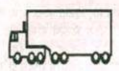
### हार्दिक शुभेच्छा।



### थी. मंगेश कोळी

उपाध्यक्ष ठाणे जिल्हा समाज कोळी ठाणे

#### With Best Complimentas From



Premier Road Carriers Ltd.,

408, Ashirwad Bldg; Ahmedabad Street, Mumbai -400 009. है हात शुमंकर शुमचिंतनाचे... दीपावलीच्या ह्या शुमप्रसंगी आपले ऋण व्यक्त करणारे है होते... हे हातच घडवतील एक आरस्पानी संबंधांचा, प्रगतीचा सेत्... ज्यात्न आकार घेईल एक मरमराटीचा मार्ग उद्याची... जी देईल आपल्याला एक सर्वगुणसंपन



चला या हातांना बळकट करूया !



भारत सहकारी बँक लि.

'शततारका', बाजीप्रभृ देशपांडे मार्ग, विष्णुनगर, ठाणे ४०० ६०२. दरवानी : ५४२ ९४ ३२/३३, ५३३ ५२ ३७, ५३४ ६२ ६७, ५४२ ९४ ३१